REPUBLIQUE ALGERIENNE DEMOCRATIQUE ET POPULAIRE

MINISTERE DE L'ENSEIGNEMENT SUPERIEUR ET DE LA RECHERCHE SCIENTIFIQUE UNIVERSITE MOHAMED KHIDER – BISKRA FACULTE DES SCIENCES HUMAINES ET SOCIALES



الجمهورية الجزائرية الديمقراطية الشعبية جامعة محمد خيضر بسكرة كلية العلوم الإنسانية والاجتماعية شعبة التاريخ

# مذكرة ماستر

العلوم الإنسانية التاريخ تاريخ الغرب الإسلامي في العصر الوسيط

رقم: أدخل رقم تسلسل المذكرة

إعداد الطالبة: أسماء تمرسيت يوم 01/06/2025:

# الدور الديني والسياسي للقبائل البربرية ببلاد المغرب الأوسط بين القرنين (2-5هـ) قبيلة صنهاجة

# - أنموذجا-

#### لجزة المناهشة:

| كربوعة سالم   | أ.د              | جامعة محمد خيضر بسكرة                    | مناقشا          |
|---------------|------------------|------------------------------------------|-----------------|
| كربوع مسعود   | أ.د              | جامعة محمد خيضر بسكرة                    | مشرفا<br>ومقررا |
| بوخليفي جهينة | أ.د<br>السنة الح | جامعة محمد خيضر بسكرة<br>امعية:2025-2024 | رئيسا           |







قال الله تعالى ﴿ رَبِّ اَوْزِعْنِيَّ أَنَ أَشْكُرَ نِعْمَتَكَ الَّتِي أَنْعَمْتَ عَلَيَّ وعَلَى والِدَيَّ وأَنْ أَعْمَلَ صَالِحًا تَرْضَاهُ وأَدْخِلْنِي بِرَحْمَتِكَ فِي عِبَادِكَ الصَالِحِينَ ﴾ سورة النمل الآية 19 قال رسول الله صلى الله عليه وسلم {من لا يشكر الناس لا يشكر الله} رواه أحمد وأبو داود والبخاري

أتقدم بالشكر الجزيل إلى الأستاذ الفاضل المشرف على هذا العمل الدكتور

"كربوع مسعود" الذي لم يبخل على بإرشاداته ونصائحه القيمة وتوجيهاته وسعة صدره طوال مشوار هذا البحث.

كما أتقدّم بالشّكر إلى جميع أساتذتنا الكرام الذين تفضلوا علينا بتوجيهاتهم القيمة وتعلمنا منهم أن الأخلاق قبل العلم وقمة الأخلاق في التواضع.

كما لا يفوتني في هذا المقام أن نتقدم بالشكر الجزيل إلى كل الأساتذة في قسم التاريخ بجامعة محمد خيضر وخاصة الدكتور مبروك بن مسعود وعلي بلدي وأيضا أساتذة جامعة المسيلة وأخص بالذكر الدكتور بناني محمد ولخضر بولطيف اللّذان لم يسخلا عليا بتوجيهاتهم.

دون أن أنسى من كان لهم الفضل في مساعدتي في كتابة هذه الرّسالة العلمية أختي ريمة ولمن أخرجها في صورتها النهائية -الأخ عبد الواحد - فجزاهم الله عني كل خير.

وشكر خاص لعمال المركز الاسلامي اللّذين سهّلوا عليا الحصول على المادة العلمية الموفرة وكل الشُكر لزملائي وزميلاتي.

كما أتقدم بالشكر الجزيل إلى اللجنة العلمية على توجيهاتهم وتصويباتهم ولهم منا فائق الاحترام والتقدير.

# قائمة المختصرات بالعربية:

| المعنى         | الرمز     |
|----------------|-----------|
| طبعة           | ط         |
| الجزء          | E         |
| مجلد           | مج        |
| 315            | ٤         |
| تحقيق          | تح        |
| تعليق          | تع        |
| ترجمة          | تر        |
| تقديم          | تق        |
| ميلادي         | ٩         |
| هجري           | A         |
| دون سنة النشر  | (د .س .ن) |
| دون مكان النشر | (د .م .ن) |
| دون دار النشر  | (د .د .ن) |
| توفي           | ت         |
| صفحة           | ص         |
| صفحتين         | ص ص       |

# قائمة المختصرات بالأجنبية

| Р      | Page         |
|--------|--------------|
| IBID   | Ibidem       |
| OP.CIT | Opera citato |



شهد المغرب الأوسط في الفترة الممتدة من القرن الثاني إلى القرن الخامس للهجري الموافق للقرن الثامن والحادي عشر ميلادي عدة تحولات و تغيرات جذرية شملت جميع المستويات الإجتماعية و الإقتصادية و السياسية و الدينية، و انعكس ذلك على أوضاع القبيلة التي تعتبر هي الوحدة الأساسية في المجتمع و أعلى قمة في النظام السياسي الإجتماعي الذي عرفه البربر و هذا راجع لكونها هي المحور الذي تدور عليه جميع جوانب الحياة الدينية و التطورات السياسية خاصة.

فقد كان لقبائل المغرب الأوسط أدوارًا مختلفة و متباينة في ثبات الدولِ و كيانات المغرب الإسلامي و استقرارها و ستقوطها، و من بينهم قبيلتي كتامة البرنسية و زناتة البترية اللّتان يُعدّان من أقوى القبائل البربرية التي لعبت دورًا كبيرًا في الحياة السياسية و الدينية لبلاد الغرب الإسلامي عُمومًا و المغرب الأوسط خُصوصًا.

و مَع مطلع القرن الرّابع للهجري / العاشر ميلادي سيعرف المغرب الأوسط بروز قوة جديدة على مسرح الأحداث السياسية و الدينية، ألا و هي قبيلة صنهاجة التي ستستطيع فرض نفسها و تشكيل امارة داخل الخلافة الفاطمية , ليتبلُور هذا الكيان الصنهاجي فيما بعد إلى دولة كاملة الأركان تتزعّمُها الأسرة الزيرية و الحمادية . والتي ستلعب دوراً كبير في تغيير الخارطة السياسية والمذهبية لبلاد المغرب الأوسط خلال هذه الفترة. وعليه جاء موضوعُ دراستي هذه بعنوان : " الدور الديني و السياسي للقبائل البربرية ببلاد المغرب الأوسط بين القرنين (2 محرك 11م) قبيلة صنهاجة – أنموذجًا – " .

# أسباب اختيار الموضوع:

إنّ اختياري لهذا الموضوع مُنطلقه عدة أسباب ذاتية و موضوعية، نذكر منها:

# • أسباب ذاتية :

- ✓ تَوجُهي نحو دراسة مواضيع التاريخ السياسي و الديني مِمًا دعاني إلى مسايرة هذا التوجه و إعطاء اضافة من خلال دراستي هذه .
  - ✓ الرّغبة في الكتابة و دراسة تاريخ و حضارة المغرب الأوسط الذي ننتمي اليه.

# • أسباب موضوعية:

- ✓ تسليط الضوء على دراسة الدور الديني والسياسي لهذه القبائل لأنها هي أقوى وأوسع القبائل البربرية.
- ✓ إنّ القبيلة و الدعوة السياسية و المذهبية هما دعامتان أساسيتان ساهمتا في صياغة تاريخ المنطقة منذ
   الفتح الاسلامي .

✓ اخترت قبيلة صنهاجة لأنه مع بروز هذه القبيلة على الساحة السياسية و الدينية ستتوحد بلاد المغرب الأوسط تحت راية المذهب المالكي.

✓ إنّ الذي يميز قبيلة صنهاجة موضوع الدراسة هو أن وصولها إلى مرتبة السلطة

و الدولة كان هبةً من الفاطميين و هذا مالم نلتمسه في القبائل الاخرى التي وصلت إلى طور السلطة .

# أهمية الموضوع:

فقد آثرت دراسة الدور السياسي والديني لهذه القبائل "صنهاجة و كتامة و زباتة" دون غيرها من القبائل الأخري لدورها الكبير في صنع التاريخ السياسي والمذهبي للمنطقة. فزباتة هي من قبائل البربر القليلة التي حافظت على حضورها السياسي و المذهبي طيلة العصر الوسيط, أما كُتامة فعلى أكتافها قامت الدولة الفاطمية و بسواعد أبنائها انتشرت الدعوة الإسماعيلية, في حين أن صنهاجة نموذج دراستي فتكمن أهميتها في كونها هي قبيلة الوحيدة التي كان وصولها إلى طور السلطة هبة من الفاطميين ولولاها لما استمرت دولتهم.

#### الإشكالية:

جاءت الإشكالية الرئيسية التي عالجتها في دراستي هذه كالتالي:

ما مدى مساهمة القبائل البربرية في التطورات السياسية و الدينية في بلاد المغرب الأوسط بين القرنين (2 –5ه) و كيف ساهمت قبيلة صنهاجة في ذلك ؟

و تندرج تحت هذه الإشكالية العديد من التساؤلات الفرعية حاولنا الإجابة عنها قدر الإمكان في ثنايا هذا العمل و منها ما أجبنا عنه في خاتمته:

- ما هو الدور الديني لقبيلة كتامة خلال مرحلة الدعوة الشيعية؟
- -كيف ساهمت قبيلة زناتة بمختلف انتماءاتها المذهبية في الحياة الدينية ببلاد المغرب الأوسط؟
  - ما هو الدور السياسي الذي لعبته كتامة قبل وبعد قيام الدولة الفاطمية؟
    - كيف كان موقف زناتة من حكم العبيديين؟
  - كيف كان موقف بني زيري الصنهاجيين من المد الشيعي قبل اعلان القطيعة؟
  - ما مدى مساهمة الأسرة الزيرية في ترسيخ المذهب المالكي ببلاد المغرب الأوسط?

- فيما تمثلت جهود الحماديين في سبيل توحيد بلاد المغرب الأوسط تحت راية المذهب المالكي?
  - فيما تجلت المكانة السياسية لصنهاجة على العهد الفاطمي ?
  - ماهي الأدوار السياسية التي لعبتها قبيل صنهاجة في مرحلة تأسيس الدولة ?

وللإجابة عن هذه الإشكالية اعتمدنا على خطة البحث الآتية:

#### ♦ خطة البحث:

وفي معالجتي لهذا الموضوع ارتأيت أن أبني عملي هذا وفق خطة أرجو أن أكون قد وفقت في ضبطها ولو لحد ما، وفق ما أمتلكه من زاد علمي أبلوره في قالب علمي منهجي. فهيكلت موضوع دراستي هذا في فصل تمهيدي وأربعة فصول تتصدرها مقدمة وتتذيلها خاتمة تتضمن مجموعة من الاستنتاجات التي توصلت اليها.

فتناولت في الفصل التمهيدي جغرافية المغرب الأوسط و القبائل البربرية أصولها و امتداداتها ثم تطرقت الى أصل و فروع قبيلة صنهاجة , و بهذه الطريقة أكون قد وضعت اللبنة الأساسية لعملي هذا .

فخصصت الفصل الأول للحديث عن الدور الديني للقبائل البربرية ببلاد المغرب الأوسط بين القرنين (2 -5ه), فتطرقت في البداية الى دور كتامة في مرحلة الدعوة مع الحلواني ثم دورها بوصول أبي عبد الله الشيعي مع ذكر المعارضة الكتامية . و بعدها عرجت للدور الديني لقبيلة زناتة التي تعددت انتماءاتها المذهبية بين الاباضية و السنية و الاعتزالية مع ذكر موقفها من المد الشيعي .

واهتم الفصل الثاني بالدور السياسي لقبيلتي كتامة و زناتة بين القرنين (2-5ه), و سلطت فيه الضوء على مكانة كتامة السياسية قبل و بعد تأسيس الدولة الفاطمية, و خصصت حيزا منه لدراسة دور قبيلة زناتة في إقامة الإمارات الزناتية بزعامة فرعي بنو يفرن و مغراوة و خاصة علاقاتها السياسية بالدولة الرستمية ومن ثم موقفها من حكم العبيديين ببلاد المغرب الأوسط.

ومن ثم فقد كان الفصل الثالث مرتبط بالفصل الرابع و الذي تطرقت فيه إلى الدور الديني لقبيلة صنهاجة بين القرنين (2-5ه), و فيه تطرقت إلى دورها على عهد الزيريين قبل و بعد القطيعة المذهبية بزعامة معز بن باديس و خاصة الدور الذي لعبته الأسرة الزيرية في ترسيخ المالكية, و من ثم دورها على العهد الحمادي و تحدثت عن دورهم في تعليم الفقه و أصوله على المذهب المالكي و تسامحهم مع الطائفة المسيحية لأعرج بعد ذلك الى الحديث عن ازدهار العمارة الدينية على عهدهم و التي وصلت إلى أوجّها.

وأخيرًا و ليس آخرًا مع الفصل الرابع الذي تكلمت فيه عن الدّور السياسي لقبيلة صنهاجة و الذي عالجت في قسمه الأول الحضور السياسي لقبيلة صنهاجة في ثورات الخوارج في القرن 2ه ثم تكلمت عن دورها في القرن 3ه و بداية التقارب الصنهاجي العبيدي و في القسم الثاني منه تكلمت عن الدور السياسي لأسرة بني زيري الصنهاجيين ثم دور بني حماد في الحياة السياسية أثناء طور الصراع بالمنطقة ثم طور الإستقرار النسبي.

#### ❖ المنهج المعتمد:

لقد اعتمدت في دراستي لهذا الموضوع على العديد من المناهج و هي:

✓ المنهج التاريخي: وذلك من خلال دراسة التاريخ السياسي لهذه القبائل التي ارتبطت بعدة كيانات سياسية كالدولة الرستمية والفاطمية والدولة الصنهاجية بشقيها الزيرية والحمادية.

√ المنهج الوصفي: وذلك من خلال وصف مختلف الأحداث التي جرت على عهد الأمراء الزيريين وخاصة في وصف العمارة الدينية على العهد الحمادي وتتبع السيرة الذاتية لفقهاء المالكية الصنهاجيين.

✓ المنهج المقارن: فمن خلال حديثي عن الدور الديني والسياسي لقبيلتي صنهاجة وكتامة خلال العهد الفاطمي، قمت بالمقارنة بين السياسية الفاطمية اتجاه القبيلتين والتي تختلف طبعا.

✓ المنهج التحليلي: استخدمت هذا المنهج في تحليل طبيعة العلاقات السياسية و الدينية التي تجمع بين هذه القبائل البربرية الثلاث: كتامة و زناتة و صنهاجة.

# دراسة في المصادر و المراجع :

يتطلب أي موضوع للدراسة الإعتماد على مختلف أصناف المصادر، و سأحاول ذكر أبرزها خاصة التي أفادتني كثيرا في دراستي هذه و تتمثل في:

# أولاً: المصادر:

#### 1- كتب التاريخ:

فقد كانت عديدة و متنوعة و ذات معلومات وفيرة رغم تفاوت أهميتها و قد تعددت اتجاهاتها فمنها ما هو سني و منها ما هو شيعي و إباضي، و ذلك بهدف الإلمام بالموضوع من كل جوانبه و بكافة أطرافه سواء المؤيدة أو المعارضة.

- كتاب العبر و ديوان المبتدأ و الخبر في أيام العرب والعجم والبربر و من عاصرهم من ذوي السلطان الأكبر لابن خلدون (ت808ه/1406م) , و هو يتناول كل ما يتعلق بتاريخ الغرب الإسلامي و الذي اعتمدت عليه في كل عناصر الدراسة و خاصة الجانب السياسي فيما يخص كتامة و زناتة و صنهاجة .
- كتاب الكامل في التاريخ لابن الأثير (ت630ه/1232م) ,فرغم أنه مشرقي إلا انه تناول جانب مهم من التاريخ السياسي لصنهاجة في الجزء 8 و 9 و منهم استقيت مختلف الأحداث التي تقع على عهد كل أمير صنهاجي سواء من الأسرة الزيرية أو الحمادية , و الذي يميزه هو روحه النقدية وترتيبه للمعلومات وفق السنوات و ما جرى فيها من أحداث هامة التي أخذت منها صنهاجة نصيبا وافرا و الحمد شه.
- كتاب البيان المغرب في أخبار افريقية والمغرب لابن عذارى المراكشي (ت712ه/1313م) و هو من المصادر الموثوقة في دراسة تاريخ الغرب الإسلامي في العصر الوسيط واعتمدت على الجزء الأول في كافة عناصر البحث و الذي يميزه هو حرصه على ذكر مصدر الرواية مثلا: يقول ابن شداد...
- كتاب تاريخ المغرب العربي القسم الثالث من أعمال الأعلام للسان الدين بن الخطيب (776هـ/1374م) , و الذي استخدمته في دراسة الأحداث التي جرت على عهد كل الأمراء الزيريين و الحماديين .
- كتاب افتتاح الدعوة للقاضي النعمان (ت363ه/974م), فقد كان أنفع المصادر التي اعتمدتها في دراسة مكانة و دور قبيلة كتامة في مرحلة الدعوة الشيعية وحتى في قيام الدولة الفاطمية.
- كتاب عيون الأخبار و فنون الآثار في فضائل الائمة الأطهار للداعي إدريس (ت872هـ/1488م) , و قد ساعدني هذا المصدر الشيعي في امدادي ببعض المعلومات الخاصة ببعض قبائل كتامة التي عارضت الدعوة الشيعية , لربما هي مجرد اشارات ليست مفصلة و لكنها مهمة و فتحت افق واسعة للبحث فيها.

٥

- كتاب سير الأئمة و أخبارهم لأبي زكريا (ت474هـ/1081م), و الذي اعتمدته في دراسة دور زناتة سياسيا و دينيا بمختلف انتماءاتها الاباضية و السنية و الواصلية و كيف قاومت الدعوة الشيعية و مظاهر الصراع بينهما.
- طبقات المشايخ بالمغرب للدرجيني (ت1229/626م), و الذي أفادني في دراسة علاقة قبيلة زناتة بالدولة الرستمية و أيضا موقفها من الدولة الفاطمية .

#### 2-كتب التراجم والطبقات:

- كتاب سير أعلام النبلاء للذهبي (ت1229/626م) , و الديباج المذهب في معرفة أعيان المذهب لابن فرحون (ت1374/784م), فكلاهما أفادوني بمعلومات هامة حول الفقهاء المالكيين الذين ظهروا على العهد الحمادي .
- ابن مریم (ت1014 هـ/16.5), و الذي أمدني بمعلومات هامة عن رجالات صنهاجة المالكيين و حياتهم و مؤلفاتهم وفقههم .

# 3-كتب الجغرافيا و الرحلة:

- كتاب معجم البلدان لياقوت الحموي (ت626ه/1229م) والذي اعتمدت عليه في التعريف بمختلف أسماء الأماكن التي صادفتني في هذه الدراسة.
- كتاب صورة الأرض لابن حوقل النصيبي (ت978ه/978م) فقد زار بلاد صنهاجة وقدم عنها معلومات دقيقة، ومنه فروع قبيلة صنهاجة ومواطنها.
- نزهة المشتاق في اختراق الآفاق للإدريسي (ت560هم/1066م) والذي ساعدني في التعريف ببعض المناطق لقلعة بجاية وماشابه.

# 4-كتب الأنساب:

• كتاب جمهرة أنساب العرب لابن حزم الأندلسي (ت456ه/1064م) والذي أفادني في معرفة نسب قبيلة صنهاجة وحتى مواطنهم في المغرب و بلاد الأندلس.

# 5-كتب التراجم والطبقات:

✓ سير الأعلام النبلاء للذهبي (ت784ه/1374م)، أيضا كتاب الديباج المذهب في معرفة أعيان المذهب لابن فرحون وكلاهما أفادوني في التعرف على حياة الفقهاء المالكيين الصنهاجيين الذين برزوا على العهد الحمادي .

# ثانياً: المراجع والدراسات السابقة:

✓ لقبال موسى: دور كتامة في تاريخ الخلافة الفاطمية فقد تكلم لقبال في هذا الكتاب عن كتامة و حركة التوسع السياسي و المذهبي و شملت دراسته هذه كل النواحي السياسية و الدينية الخاصة بقبيلة كتامة على الرغم من أنها لم تكون مفصولة عن بعضها البعض غير أنه أفادني و بشكل كبير في معرفة دور كتامة أثناء مرحلة الدعوة و حتى بعد قيام الدولة سياسيًا و مذهبياً.

√ بن عميرة محمد: دور زباتة في الحركة المذهبية، و الذي تناول فيه دور قبيلة زناتة من الفتح إلى غاية عهد الزيريين و الصنهاجيين و اعتمدت عليه في دراسة علاقة زناتة بالدولة الرستمية و موقفها من الحكم الفاطمي وحتى في علاقاتها السياسية مع قبيلة صنهاجة.

✓ الهادي روجي ادريس: الدولة الصنهاجية تاريخ افريقة في عهد بني زيري، و هو من أكثر الدراسات التي تناولت قبيلة صنهاجة و أعطتها حظاً وافراً في الجانب السياسي على عهد بني زيري خاصة في جزئه الأول الذي أفادني في معرفة مختلف التطورات السياسية التي كانت على عهد الأمراء الزيريين، أما جزئه الثاني الذي شمل صنهاجة من كل النواحي الدينية و الاقتصادي و الاجتماعية.. في افريقية لكنه أفادني في دراسة دورها الديني و لو بنسبة قليلة في المغرب الأوسط خاصة.

✓ بن النية رضا: صاحب مذكرة الماجستير الموسومة بعنوان "صنهاجة المغرب الأوسط رضا بن النية حراسة اجتماعية - ,و هي من أروع الدراسات التي اعتمدتها في دراستي هذه و لو أنّها ركزت على الجانب الإجتماعي لهذه القبيلة غير أنّها أفادتني في دراسة دور صنهاجة خلال الحكم الفاطمي و بداية تقاربهم أي قبل انتقالهم لمرحلة السلطة و الدولة.

#### ♦ الصعويات:

ألا ان همتنا و شغفنا بالبحث يمدنا دائما بقوة و عزيمة و طول صبر فكما يقول الشاعر أحمد شوقي: ومَا نَيْلُ المَطَالِبِ بِالتَمَنِيّ وَلَكِنَّ تُأْخَذُ الدُّنْيَا غِلابًا ومَا اسْتَعْصَى عَلَى قَوْمٍ مَنَالٌ إذا الأَقْدَامُ كَانَ لَهُمْ رِكَابًا

#### مقدمة

- ومن جملة الصعوبات التي واجهتني في دراستي لهذا الموضوع هي:
- صعوبة الفصل بين الدور السياسي والديني لقبيلة كتامة اتجاه الدولة الفاطمية، لأن الأطراف التي تحرك التاريخ السياسي لهذه الدولة هم دعاة وخلفاء في آن واحد مما يجعل من كل خطوة لهم في سبيل الدولة تساندهم فيها كتامة ظاهرها سياسي وباطنها مذهبي.
  - ندرة المادة العلمية التي تتكلم عن الدور الديني لقبيلة صنهاجة.
- ايضا ضاعت منا الكثير من المصادر التي تتكلم عن قبيلة صنهاجة مثل الديباجة في مفاخر صنهاجة لأبى الصلت (ت135ه/135م) والتي أوردها ابن عذاري في كتابه البيان في جزئه الأول.
- أيضا تعذر الحصول على كتاب المؤرخ التونسي عبد العزيز مجذوب الموضوع تحت عنوان "الصراع المذهبي بأفريقية إلى قيام الدولة الزيرية ", والذي سيكون استزادة لموضوعي لو تحصلت عليه.
  - تشعب أدوار القبائل البربرية التي تطرقت إليها في موضوع دراستي وارتباطها ببعضها البعض.

# الفصل التمهيدي

القبائل والمغرب الأوسط (التعريف والامتداد)

أولا: المغرب الأوسط (الجغرافية والمناخ)

1)جغرافية المغرب الأوسط

2) التضاريس

3) المناخ

ثانيا: القبائل البربرية (الأصول والامتداد)

1)مفهوم القبيلة

2) أصل البربر

3) فروع البربر

ثالثا: قبيلة صنهاجة (التعريف والفروع)

1)أصل قبيلة صنهاجة

2) فروع قبيلة صنهاجة

نظرا لأهمية المدخل التمهيدي من الناحية البحثية والفكرية إذ يعد لبنة مهمة في التعريف بثنايا الموضوع وزرع أرضية ملائمة للقارئ وربط الأحداث وتسلسلها حتى نلم بكل ثناياه ومناخه ولذا سنركز فيه على التعريف بمتغيرات أساسية تشكل حلقة محورية في هذا الموضوع، أولها الرقعة الجغرافية التي جرت عليها هذه الأحداث وهي المغرب الأوسط، وثانيها الشعب الذي لعب الدور الفعال في تحريك هذه الوقائع ألا وهي القبائل البربرية عامة وقبيلة صنهاجة خاصة.

# أولا: المغرب الأوسط:

# 1 - جغرافية المغرب الأوسط:

قسم الجغرافيون العرب المغرب الإسلامي إلى ثلاثة أقسام المغرب الأدنى (افريقية) أي تونس والمغرب الأوسط والمغرب الأقصى، وذلك حسب قربه وبعده عن مركز الخلافة في المشرق وهو التعريف الأقرب والأشمل أ. فالمغرب الأدنى ما بين برقة شرقا إلى بجاية غربا ،والأوسط من بجاية شرقا إلى وادي ملوية غربا ،والأقصى ما بين وادي ملوية شرقا إلى بحر الظلمات (المحيط الأطلسي) غربا .<sup>2</sup>

وبما أن المغرب الأوسط هو الاقليم الثاني لبلاد المغرب ،فإن المؤرخيين والجغرافيين واجهوا صعوبة في ضبط حدوده خلال العصر الوسيط لعدة أسباب: أولها: هو ديمومة حركة القبائل البربرية والعربية التي نجدها تخضع للتوسع والتقلص في بعض المراحل ، وثانيها: هي حالة القوة والضعف للدول التي حكمت هذه الرقعة الجغرافية<sup>3</sup>.

والملاحظ أن مصطلح المغرب الأوسط لم يصر متداول إلا في أواخر العصر الوسيط ابتداءا من القرن عم الجغرافي البكري (ت487هم/1094م) وهو من استعمل هذا المصطلح حيث جعل مدينة تلمسان هي قاعدة المغرب الأوسط وأشار إلى ان تلمسان تسكنها قبيلة زناتة .4

<sup>1</sup> فيلالي، عبد العزيز: بحوث في تاريخ المغرب الأوسط في العصر الوسيط، دار الهدى، الجزائر، 2014، ص14.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> الميلي، بن مبارك محمد: تاريخ الجزائر في القديم والحديث، دار الغرب الاسلامي، بيروت، 1964، ص 46; سوادي، عبد المنعم وصالح، عمار: تاريخ الغرب الاسلامي، المكتب المصري لتوزيع المطبوعات، القاهرة، 2004، ص26.

<sup>3</sup> بونابي، الطاهر: التصوف في الجزائر خلال القرنين 6و 7 هـ، دار الهدى، الجزائر، 2004، ص 26.

<sup>4</sup> أبو عبيد الله البكري: المسالك والممالك، تح: جمال طلبة، دار الكتاب العلمية، لبنان، 2003، ج2، ص 259.

بينما حدد الجغرافي الإدريسي (ت560 هـ/1164 م) إقليم المغرب الأوسط في نهاية القرن (6هـ/12 م) بقوله "ومدينة بجاية في وقتنا هذا مدينة قاعدة المغرب الأوسط وعين بلاد بني حماد ". 1

وبعد تقديم الطرحين إلا ثنين نستنتج أن البكري إعتمد على المعيار القبلي حين جعل تلمسان قاعدة المغرب الأوسط ، وهي تضم ديار زناتة وهي أغلبية ساكنة المغرب الأوسط ، أما الإدريسي فقد اعتمد على المعيار السياسي ووضع حدود المغرب الأوسط بناءا على الرقعة الجغرافية الخاضعة للدولة الحمادية ، والتي يذكر بأنها تمتد من بونة شرقا إلى سويسرات غربا - وهي إحدى مدن معسكر حاليا - ومن ساحل المتوسط شمالا إلى ورجلان جنوبا .<sup>2</sup>

في حين أن ابن خلدون (ت 808 هـ/1406م) اعتمد على المعيار القبلي في تحديد المغرب الأوسط بديار قبيلة زناتة وكل قبائلها وبطونها التي استقرت في الرقعة الجغرافية الممتدة من وادي ملوية غربا إلى وادي الشلف و الزاب شرقا ، ومن ساحل شرشال ووهران شمالا إلى إقليم تيهرت جنوبا 3، أما بالنسبة لابن سعيد المغربي (ت-1287هـ/128م) فهو جعل قاعدة المغرب الأوسط بجاية 4.

فهو تجاوز بذلك البعد السياسي لأن بجاية في ذلك الوقت كانت تابعة لسلطة الحفصيين، فرغم أنه عاش فترة انقسام المغرب إلى ثلاث كيانات سياسة حفصية و مرينية و زيانية إلا أنه لم يبنى تقسيمه على أساس سياسي في حين يرى صاحب الاستبصار في عجائب الأمصار لمؤلف مجهول أن المغرب قاعدته تلمسان بحيث يمتد من وادي مجمع وهو في نصف الطريق بين مليانة وتلمسان

الإدريسي: نزهة المشتاق في اختراق الآفاق، مكتبة الثقافة الدينية، القاهرة، 2002، ج1، ص 126.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> مزدور، سمية: المجاعات والأويئة في المغرب الأوسط (588 هـ /927م)، مذكرة مقدمة لنيل شهادة الماجستير في التاريخ الوسيط، اشراف: محمد الأمين بالغيث، قسم التاريخ والآثار، جامعة منتوري، قسنطينة، الجزائر، 2008– 2009، ص 26; عمير، زهير وبكاي، هوارية: المغرب الأوسط المجال السكان مابين القرنين 4و 6 هـ، مجلة العلوم الانسانية والاجتماعية، جامعة ابي بكر بلقايد، تلمسان، " الجزائر"، م 12، ع 02، 2022، ص ص 251 – 252.

<sup>3</sup> ابن خلدون: العبر وديوان المبتدأ والخبر وإيام العرب والعجم والبرير ومن عاصرهم من ذوي السلطان الأكبر، تحقيق: اسماعيل العربي، المكتب التجاري للنشر، بيروت، 1970، ج6، ص134.

<sup>4</sup> ابن سعيد المغربي: كتاب الجغرافيا، تحقيق: اسماعيل العربي، المكتب التجاري للنشر، بيروت، 1970، ص 142.

إلى بلاد المغرب في الطول ،وفي العرض من البحر الذي على ساحل البلاد الذي ذكرنا في البلاد الساحلية مثل مدينة وهران ومليلة إلى مدينة تتزل .1

أما بالنسبة للحدود الشرقية للمغرب الأوسط فقد حددها الحميري ببجاية  $^2$ ، بينما هناك من يذكر بأنها مليانة  $^3$ ، وعليه يمكن الخروج بالجمع بين الرأيين باعتبار أن بجاية هي حده من الساحل ومليانة هي حده من الداخل ، لأن مليانة تقع جنوب بجاية .

أما بالنسبة للحدود الغربية للمغرب الأوسط هي وادي ملوية الممتد من الجنوب والنابع من جبال الأطلس الصغير  $^4$ ، وهو الحد الطبيعي الغربي الذي يفصلها ، عن بلاد المغرب  $^5$  ، أما حدوده على عهد الفاطميين فيذكر عبد المنعم محمد أنه يضم أقاليم كالزاب و مركزها المسيلة و مرماجنة و مسكيانة و سبتة من جهة الغرب و تيفاش من جهة الشمال إلى الغرب منها فاس وسجلماسة  $^6$ 

وسبب هذا الاختلاف والتضارب الذي كان بين المؤرخين والجغرافيين لوضع حدود المغرب الأوسط، استدعى الأمر إلى وضع حدود تقريبية تمتد من بونة شرقا إلى وادي ملوية غربا ومن البحر الأبيض المتوسط شمالا إلى الصحراء الكبرى جنوبا وهكذا غلب البعد الجغرافي على البعد السياسي وهذا لأن بلاد المغرب الأوسط تعاقبت عليها العديد من الدول التي كانت فيها الرقعة الجغرافية لهذا الأقاليم تزيد تارة وتنقص تارة أخرى.

<sup>1</sup> مجهول: الاستبصار في عجائب الأمصار وصف مكة والمدينة ومصر ويلاد المغرب، تحقيق: سعد زغلول عبد الحميد، دار الشؤون الثقافية العامة للنشر، العراق، (د. س. ن)، ص 179.

<sup>2</sup> الحميري: الروض المعطار في خبر الأقطار، تحقيق: إحسان عباس، ط2، مكتبة لبنان، بيروت، 1984، ص80.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> <u>مليانة:</u> هي مدينة كبيرة من أعمال بجاية مستندة الى جبل زكار وهي آخر افريقية بينها وبين نتس أربعة أيام، جددها زيري ابن مناد وأسكنها بلكين. ينظر: ياقوت الحموي: معجم البلدان، دار صادر، بيروت،1977، ج5، ص196 القزويني: آثار البلاد وأخبار العباد، دار صادر، بيروت (د. س. ن)، ص 273.

<sup>4</sup> سبع، قادة: الصراع المذهبي العقدي بالغرب الاسلامي أسسه ومجالاته وانعكاساته، أطروحة مقدمة لنيل شهادة الدكتوراه في تاريخ الغرب الاسلامي، اشراف: بن معمر محمد، قسم التاريخ وعلم الآثار، جامعة وهران، الجزائر ،2014– 2015، ص 24.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> جودت، عبد الكريم: الأوضاع الاجتماعية والاقتصادية في المغرب الأوسط خلال القرنين 3- 44، ديوان المطبوعات الجامعية بن عكنون الجزائر، (د.س.ن)، ص 5.

<sup>.21</sup> معبد المنعم جمال الدين: في تاريخ المغرب الاسلامي، دار الفكر العربي، القاهرة، 2014، ص $^{6}$ 

#### 2): التضاريس:

لقد حبى الله جلاله بلاد المغرب الأوسط بخصائص طبيعية خلابة فشكلت بذلك إقليما متجانسا من الناحية الطبيعية، والتي تحتوى بدورها على نوعين من التضاريس: التضاريس الشمالية والتضاريس الجنوبية:

أ التضاريس الشمالية :حيث شكلت تضاريس المنطقة الشمالية الجزء القليل من أراضي بلاد المغرب الأوسط ، وتتمثل في السهول والجبال والهضاب فالسهول هي نوعان; سهول ساحلية مثل : سهل متيجة ،سهل مستغانم ، سهل وهران ، وسهول داخلية متقطعة مثل : سهول تلمسان وسه ول معسكر أما الجبال  $^2$  فنذكر من أشهرها جبال كزول و جبال الرحمان وجبل ايدوغ ناحية بونة " عنابة " $^3$  ،ومن أهم جبال المغرب الأوسط أيضا جبال الدرن التي يصفها الحسن الوزان أن ساحل البحر الأبيض المتوسط من مضيق جبل الطارق إلى تخوم مصر كله جبال تمتد شطر الجنوب على مسافة تقرب مائة ميل  $^4$  ، أما بالنسبة للسهوب فهي تشكل منطقة ربط وتواصل بين السهول الداخلية والصحراوية ،والتي كانت تزرع فيها نوع خاص من الحبوب المقوم للجفاف  $^5$  .

ب- التضاريس الجنوبية: وهي تحتوي على مجموعة من الجبال المتجهة من الجنوب الغربي إلى الشمال الشرقي ومنها تتشكل جبال الأطلس الصحراوي، وهي تمتد من منطقة فجيج غربا إلى إقليم الزاب شرقا باتجاه الجنوب غربا وطولها 700 كلم<sup>6</sup>، ومن أشهر جبال الأطلس الصحراوي نذكر جبل بني راشد، وجبل عمور، وجبال الصحاري، وجبال الحضنة; التي تجمع بين الأطلسين<sup>7</sup>.

<sup>1</sup> هناني، جيلالي: نظام الري بالدولة الزيانية من القرن 7- 10هـ، اشراف: نصر الدين بن داوود، أطروحة مقدمة لنيل شهادة الدكتوراه في التاريخ الوسيط، كلية العلوم الانسانية والاجتماعية، جامعة ابو بكر بلقايد، تلمسان، الجزائر، 2020–2021، ص17.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> الجبال: هي كل مرتفع له قمة لا يقل علوها عن 1000 متر تقريبا، أما إذا قل الارتفاع عن ذلك فان المرتفع يسمى تلا، الخلاف بينهما لا يعدوا الارتفاع، وسلسلة الجبال هي مجموعة الجبال أو التلال المتلاصقة، ينظر: جودة، حسنين جودة: أسس الجغرافيا العامة، منشاة المعارف جلال خرى، الإسكندرية، 2004، ص ص 203-204.

<sup>3</sup> بن مبارك: **مرجع سابق،** ص49.

<sup>4</sup> حسن الوزان: وصف افريقيا، تر: محمد الحجى ومحمد الأخضر، ط2، دار الغرب الاسلامي، بيروت،1983، ج1، ص71.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> جيلالي: المرجع السابق، ص18.

<sup>6</sup> لعروق، محمد الهادي: أطلس الجزائر والعالم، دار الهدى، الجزائر، (د. س. ن)، ص12.

 $<sup>^{7}</sup>$  الميلي: المرجع السابق، ص50.

#### 3): المناخ:

تتحكم الظروف الناشئة عن تداخل الموقع الجغرافي للمغرب الأوسط وتوزع اليابسة والماء والتضاريس واتجاهاتها وارتفاعها واتساع مساحة المغرب الأوسط في رسم الصورة المناخية العامة للبلاد، حيث تظهر لنا ثلاث نطاقات مناخية تتمثل في:

أ- مناخ البحر المتوسط: والذي يغطي المناطق الساحلية بشمال الأطلس التلى وطقسه يتميز بالاعتدال في الحرارة ، <sup>1</sup> حار وجاف صيفا بارد ممطر شتاءا ، حيث استفادت من البحر الذي ساهم في رطوبة الهواء واعتداله ، فتهب الرياح الغربية برطوبة المحيط الأطلسي ، وقد عرف هذا الاقليم تذبذب في تساقط الأمطار .<sup>2</sup>

ب- مناخ الاستبس: ويغطي الهضاب العليا، وهو مناخ انتقالي بين المناخ المتوسطي والصحراوي، وتتراوح الإمطار فيه ما بين 300-500 ملم /سنة، فهي تتساقط بصفة غير منتظمة.

ج - مناخ الصحراء: فجنوب الأطلس الصحراوي ينتابه مناخ قاس تميز بالبرودة الشديدة في الشتاء وتسديد الحرارة في الصيف وندرة الأمطار التي تكاد تتعدم ، 4 باستثناء منطقة الهقار المتأثرة بالمناخ المداري ، حيث الأمطار تسقط صيفا والحرارة أكثر اعتدالا. 5

<sup>1</sup> الحريري، محمد عيسى: الدولة الرستمية بالمغرب الاسلامي، ط3، دار القلم للنشر والتوزيع، الكويت، 1987، ص17.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> عز الدين، أحمد موسى: النشاط الاقتصادي في المغرب الاسلامي خلال القرن السادس للهجري، دار الشروق، بيروت، 1983، ص 53.

 $<sup>^{3}</sup>$  لعروق: المرجع السابق، ص $^{3}$ 

<sup>4</sup> الحريري: المرجع السابق، ص 27.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> لعروق: المرجع السابق، ص18.

# ثانيا: القبائل البربرية

# 1-مفهوم القبيلة:

# 1-1- المدلول اللغوي:

القبيلة مشتقة من قبيل، والقبيل هو الكفيل، والكفيل هو الضامن،  $^1$  والقبيل هو جماعة التي تتكون من ثلاثة فما فوق مثل الزنج والعرب  $^2$  وحسب ابن منظور فالقبيلة ثم العمارة ثم البطن ثم الفخذ، فيقال لكل جماعة من القبيلة واحد $^3$ ، ودليل ذلك قوله تعالى "انّه يراكم هو و قبيله من حيث لا ترونهم".

# 1-2- المدلول الاصطلاحي:

القبيلة هي جماعة من الناس ينتمون إلى جد واحد مشترك انحدروا منه ،تربطهم رابطة الدم ،وهي رابطة دائمة ومتينة <sup>6</sup>ويتكلمون لهجة واحدة ويسكنون إقليما واحد مشتركا يعتبرونه ملكا خاصا بهم .

لكن هذا التعريف لا يمكن تعميمه على كل القبائل لأنه تستطيع قبيلة قوية ان تضم لها عروش من قبيلة اخرى انضمت لها بعد ان غادرت مجالها لعدة أسباب (هجرة، رحلة، اشتراك المصالح ....) فتتصهر هذه القبائل تحت القبيلة القوية.

أما بالعودة إلى مفهوم القبيلة عند ابن خلدون فنجده يتلاءم مع وضع ومفهوم القبيلة في الغرب الاسلامي فهي تكون متفرعة عن جد واحد كما لا تحدد فقط بما يجمع بين أعضائها من رابطة ، ويرى أن الإطار الحقيقي للقبيلة يكون في النسب بمعناه الواسع والرمزي والذي يمثله التحالف والولاء والانتماء 7.

 $^{2}$  ابن منظور :  $\frac{1}{1}$  العرب، ط3، دار إحياء تراث العربي، بيروت، 1999، ج11، ص22.

<sup>.</sup> أبي بكر الرازي: مختار الصحاح، مكتبة لبنان، بيروت، 1986، ص $^{1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  المصدر نفسه، ص $^{2}$ 

<sup>4</sup> سورة الأعراف الآبة 27.

 $<sup>^{5}</sup>$  جودت: المرجع السابق، ص ص  $^{250}$ 

وطالب، محمد نجيب: سيسيولوجيا القبيلة في المغرب العربي، مركز دراسات الوحدة العربية، بيروت،  $^{6}$  بوطالب، محمد نجيب:

ابن خلدون: المقدمة، تح: خليل شحادة ومراجعة سهيل زكار، دار الفكر اللبناني، بيروت ،2001، ص ص  $^{-164}$ .

# ج-التعريف الإجرائي:

بعد عرض مفهوم القبيلة لغة واصطلاحا يمكن الخروج بمفهوم أوسع للقبيلة، وهي تنظيم اجتماعي متماسك يرجع للجد الأعلى او إلى الحلف القبلي والذي يعد بمثابة جد مبني على أساس من التحالف والولاء الذي يشكل منهم عصبة واحدة تعيش بإقليم واحد، تجمعهم ثقافة مشتركة وتميزهم لهجة معينة.

# 2-مفهوم البربر:

# ا-أصل التسمية:

يعتبر البربر من أقدم السكان الذين استوطنوا بلاد المغرب والتي أخذت تسميتها عدة روايات تداولها أغلب المؤرخين وقسمت مجملها إلى ثلاث روايات تعطي منها مفهوم خاصًا للكلمة، لكن الواقع أصل البربر هي إشكالية لا يزال مجال البحث فيها مفتوح إلى يومنا هذا.

حيث تنطق البربر بباءين موحدتين مفتوحتين بينهما راء مهملة ساكنة وراء مهملة في الآخر ،قال الجوهري: "ويقال فيهم البرابرة والهاء للعجمة والنسب ولا يمتنع حذفها ". 1

فالرواية الأولى: تقول أن أصل الكلمة روماني ويمثل هذا الاتجاه فئة من المؤرخين ارجعوا أصل الكلمة هي الحضارة الرومانية بعدما استمدوا معناها من الكلمة اليونانية، وممن يمثل هذا الاتجاه غابريال كامبس الذي ارجع ان الكلمة بربر Berbere تحريف للصفة اللاتينية بربابروس barbarus ومعناها الأجنبي على الثقافة اللاتينية وتعنى الذين لا يتكلمون لغتهم . 3

أما الرواية الثانية: تقول أصل الكلمة عربي ، حيث قال بعضهم أن مدلول كلمة بربر يرجع إلى الجد الأكبر لهذا الشعب وهو بر بن قيس بن عيلان بن مضر بن نزار ، ويقال انه فرَّ من أخيه وجاء إلى أرض بلاد المغرب (شمال افريقيا ) وعمَّر فيها مع عائلته فتناقلها الناس خرج برّ إلى البراري.4

القلقشندي: صبح الأعشى في كتابة الإنشاء، دار الكتب المصرية، القاهرة، 1922، ج1، ص $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> أبو صوة، محمود وآخرون: التحركات البشرية والهجرات اليمنية، المركز العالي للدراسات وأبحاث الكتاب الأخضر، المغرب، 2004، ص 201.

 $<sup>^{2}</sup>$  كامبس، غبريان: البربر ذاكرة وهوية، تر: عبد الرحيم حزل، دار التعاون الثقافي، المغرب،  $^{2010}$ ، ص

<sup>4</sup> بوزياني، الدراجي، القبائل الأمازيغية، دار الكتاب العربي، الجزائر، 1999، ج1، ص ص16 -17.

أما الرواية الثالثة: تذكر أن ملك التبابعة افريقش بن صيفي أما بغزو بلاد المغرب فسميَّت افريقية نسبة لاسمه .وهو أوَّلمن أطلق كلمة بربر عند ما حَّل بالبلاد فلم يفهم لغة السكان الأصليين ،فصرَّح قائلاً: " ما أكثر بربرتكم". 2

# ب-أصل البربر:

ليس لدينا دليل على ان أصل البربر هذه سوى النقوش والصور المحفورة على الصخور وهي معطيات ضبابية في معظمها لكنها المعطيات الوحيدة على كل حال ، وليس بمقدورنا تجاوزها 3، لكن ما يتفق عليه هو ان البربر لا يتألفون من عنصر واحد بل هم مزيج بشري تكون عبر قرون عديدة ، وبناءا على البحث نجد ان الباحثين يقسمون أصول البربر إلى اربع فرضيات وهي كالتالي :

الأصل الأوربي: وهي أولى النظريات التي صاغتها المدرسة التاريخية الاستعمارية الفرنسية ،ومن ابرز منظريها لويس رين ، وهي تزعم ان البربر من أصل هندو أوربي ، وفيهم من يرجع أصلهم انه أوروبي محض<sup>4</sup>، لأن هذا الشعاب له خصائص جسمية في الطول وصبغة الشعر ولون العين وشكل الجمجمة وهي الشعر الأشقر والعيون الزرقاء والبشرة البيضاء<sup>5</sup>.

الأصل السامي: هم أبناء سام بن نوح ، وهذا ما اكد عليه يحيى بن خلدون<sup>6</sup>، فاليمن كانت هي مهد أبناء سام الأولين المختلطين مع أبناء حام فلما انحسرت الثلوج واشتدت الحرارة تفرقت الجماعات البشرية فانتقل على أثره الفرع السامي من البربر إلى شمال افريقيا .<sup>7</sup>

<sup>1</sup> بن صيفي، افريقش: هو رابع أربعة ملوك حكموا في عصر واحد فكان عصرهم واحدا وإحداث عهود مترابطة; ابن خلدون: المصدر السابق ج6، ص 17; مناع، محمد عبد الرزاق: الخصوصية افريقش فاتح، دار المكتبة الفكر، طرابلس، 2006، ص ص 16-17.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> مقديش محمد: نزهة الأنظار في عجائب التواريخ والإخبار، تح: على الراوي، محمد محفوظ، دار الغرب الاسلامي، بيروت، 1988، ص 55 سعدي، عثمان: البرير الأمازيغ عرب عارية، دار الأمة، الجزائر، 2018، ص55.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> غوتيه، أ.ف: ماضي شمال افريقيا، تر: هاشم الحسيني، مؤسسة تادالت الثقافية، (د.م.ن)، 2010، ص 15.

 $<sup>^{4}</sup>$  أبو صوة: المرجع السابق، ص $^{217}$ .

رد.س. ن)، (د.س. ن)، ص $^{5}$  الكعاك، عثمان: البربر، دار تمغناست، (د.م. ن)، (د.س. ن)، ص $^{5}$ 

<sup>6</sup> يحيى بن خلدون: بغية الرواد في ذكر الملوك من بني عبد الواد، تح: عبد الحميد حاجيات، عالم المعرفة، الجزائر، 2011، ج1، ص 201.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> شنعة، خديجة: إشكالية أصل البرير، جامعة احمد بن بلة، الجزائر، (د. س. ن)، ص217.

الأصل الحامي: وهم القائلين بنسب البربر إلى كنعان بن حام بن نوح وأنهم جيل قديم سكنوا المغرب قديما ثم المحت بهم أجناس من كنعان من الشام ،وهذا هو الرأي الذي استقر عليه ابن حزم الأندلسي ونفى تماما وجود ابن اسمه بر لقيس ابن عيلان 1

الأصل المزدوج: ويذهب أصحاب هذه النظرية أن البربر ينتسبون إلى سلالتين ، سلالة الأصل الأوروبي التي نزحت إلى المزدوج: ويقال النقت السلالتين الأصل<sup>2</sup>،وسلالة الثانية سامية ويقال النقت السلالتين وشكلت لنا البربر<sup>3</sup>.

كما ذكر القلقشندي في أصول البربر العديد من الاختلافات بين النسابة العرب ،فمنهم من قال اوزاع من اليمن ، وقيل من غسان تفرقوا عند سيل العرب $^4$  ، أما البكري فيرى انهم من ولد جالوت ملك بني اسرائيل وديارهم كانت فلسطين من بلاد الشام $^5$ .

# 3-فروع البربر:

#### : البتر

رغم اختلاف في الأصول الا أن علماء النسب متفرقون على أنه يجمعهم جذعان عظيمان هما البرانس ومادغيس.

وهم البربر الرحل أي سكان البادية الذين يعيشون على الرعي والنتقل ، استنادا على اشتقاقها من الكلمة اليونانية Botros بوتروس ، والتي تعني البدو والرعاة ويذكر ابن خلدون أن مادغيس الأبتر هو جد البرابرة البتر وابنه هو زحيك ومنه تشعبت بطونهم ، وكانت ديارهم السلسلة التلية والمناطق الصحراوية 6.

<sup>1</sup> ابن حزم الأندلسي: جمهرة انساب العرب، تح: عبد السلام محمد هارون، ط5، دار المعارف، القاهرة، (د. س. ن)، ص 495; ابن خلدون: العبرة، المصدر السابق، ج6، ص191.

 $<sup>^2\,</sup>$  M.G. Oliveier: L'origine des berbère . L'Acdémie d'Hippone Aurilac. 1876  $^4$  PP 6-7.

<sup>3</sup> شنعة: المرجع السابق، ص218.

<sup>4</sup> القلقشندي: نهاية الأرب في معرفة انساب العرب، ط2، تح: إبراهيم الأبياري، دار الكتاب اللبناني، بيروت، 1980, ص119.

البكري: المسالك والممالك، تح: أندري فيري، دار العربية للكتاب، (د.م.ن) ،1992، ج1، ص537.

محمد: القبائل والأرياف المغربية في العصر الوسيط، دار الرياح الأربع، نونس، 1986، ص  $^{6}$ 

وتنقسم القبائل البترية اربع قبائل رئيسية هي ضريسة ، أداسة ، نفوسة ، بني لوا الأكبر ، ومن أهم القبائل البترية خلال فترة موضوع البحث هي قبيلة زناتة .<sup>1</sup>

وهي أقوى القبائل البربرية البترية عدة وعددا وتنسب إلى مادغيس الأبتر $^2$ ، بينما ابن حزم وابن خلدون ينسبونها إلى جانا بن مادغيس بن بربر $^3$ ، وجانا هو جالوت الذي قتله داوود عليه السلام ، ومعنى ذلك أنها تعود في أصل نشأتها إلى العرق الكنعاني من العماليق ، ومضاربها من تلمسان غربا إلى نهر الشلف شرقا ومن ساحل شرشال ووهران شمالاً إلى تيهرت جنوبا  $^4$  ، ومن فروعها نذكر: جراوة ، بن يفرن ، مغراوة ، بني مانو ، بني يلومي ، كومية ، أولاد منديل ، بني عبد الواد $^5$ .

#### 2.3 -البرانس:

هم البربر المستقرون الذين يعيشون على الزراعة أي الحضر، وهم لابسوا البرنس وهو رداء طويل ولباسهم وأكثر أثاثهم من الصوف، ويبدوا ان تسمية هذا الرداء الطويل غير المحزَّم مشتقة من الإغريقية "بيروس "<sup>6</sup> فالقبائل البرنسية هي في عداد القبائل المدرية التي تركز على الاستقرار، ومرجعهم في ذلك التعليل الذي يستند إلى الكلمة اليونانية Baranos برانوس التي يقصد بها أولئك الذين اختاروا حياة الاستقرار، والبرانس هم أ بناء برنس بن سفجوا الذي ينتهي نسبه إلى حام<sup>7</sup>.

والبرانس سكنوا المناطق التلية الشمالية والمرتفعات الأطلسية وبافريقية  $^8$ و أهمها أوربة و أوريغة و زواوة و هوارة و مصمودة وعجيسة وغمارة وهكسورة  $^9$ .

ابن حزم: المصدر السابق، ص  $^{1}$ 

² حساني، مختار: تاريخ الدولة الزيانية - الأحوال الاجتماعية، منشورات الحضارة، (د. م. ن)، 2009، ج3، ص 14.

<sup>3</sup> ابن خلدون: العبر وديوان المبتدأ والخبر أيام العرب والعجم والبربر و من عاصرهم من ذوي السلطان الأكبر، تح: خليل شحادة ومراجعة سهيل زكار، دار الفكر، بيروت، 2000، ج7، ص 4.

<sup>4</sup> حساني: المرجع السابق، ص 15.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> الفلالي، عبد العزيز: تلمسان في العهد الزياني، موفم لنشر، الجزائر، 2007، ج1، ص17.

<sup>6</sup> العبادي، احمد مختار: في تاريخ المغرب والأندلس، دار النهضة العربية، بيروت، (د. س. ن)، ص13; حسن: المرجع السابق، ص20.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> بوزياني: المرجع السابق، ج2، ص81.

 $<sup>^{8}</sup>$  ينظر الملحق رقم  $^{1}$ 

والنوري، نور الدين: القبيلة والسلطة ببلاد المغرب الأوسط الرستمي، مجلة قبس للدراسات الانسانية والاجتماعية، كلية العلوم الانسانية، تونس، مج 04 ، 01 ، 020 ، 01; ابن حزم: المصدر السابق ، 03

ومن أهم القبائل البرنسية خلال موضوع البحث نذكر صنهاجة والتي سنفصل فيها لاحقا وكتامة ، وهي بطن من بطون البربر البرانس من ولد كتام بن برنس بن البربر  $^1$  ،حيث قال عنهم الطبري انهم حمير وليسوا من قبائل البربر و أول ملوكهم افريقش الذي تنسب إليه افريقية وبذلك يكون لهم أصل عربي.  $^2$  بينما هناك من يرجع سبب تسميتهم بالكتامين إلى ان اسمهم  $^3$  مشتق من الكتمان وهو المبدأ المرتبط بالدعوة الشيعية الإسماعيلية وبطونهم كثيرة ومتشعبة  $^4$ , تتحدر من فرعين رئيسيين هما غرسن بن كتام ويسودة بن كتام  $^3$ . ولكن بعد ذكر هذه الآراء يمكن الاحتكام لرأي الباحث موسى لقبال الذي قام بتحليل كل هذه الآراء وتوصل بعد دراسته للنقوش البيزنطية بفج الديول  $^4$  بين ميلة وجيجل  $^4$  إلى وجود عبارتين aucutami و ucutami ، والعبارة الاخيرة هي جمع الأولى وتقابل عبارة الكتامين المعربة.

ومنه نفهم أن هذا الاسم كان مجودا قبل الفتح، كما نلاحظ أن الموقع الذي استمدوا منه هذه النقوش وهو بين ميلة وجيجل أى بيئة كتامة الأصلية.

# ثالثا: قبيلة صنهاجة

# 1 - أصل قبيلة صنهاجة:

يذكر ابن خلدون أن صنهاجة هم من صنهاج وهو صناك بالصاد المشمة بالزاي والكاف القريبة من الجيم ولكن العرب عرَّبته ، وزادت فيه الهاء بين النون والألف فصار صنهاج واختلف في نطقه . فصنهاجة تنطق زناك وفي بعض اللهجات البربر تنطق أيضا "ايزناكي "والقبيلة تسمى الزناكة، وقد عرَّب العرب هذا اللفظ إلى

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ابن خلدون: العبر، ج6، ص 195.

<sup>2</sup> القلقشندي: المصدر السابق، ص 371.

<sup>3</sup> المقريزي: اتعاظ الحنفا بأخبار الأئمة الفاطميين الخلفا، تح: جمال الدين الشال، المجلس الأعلى للشؤون الاسلامية، القاهرة، 1996. ج1، ص 57.

<sup>4</sup> ينظر الملحق رقم 2.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ابن خلدون: ا**لعب**ر، ج6، ص 182.

<sup>6</sup> وزياني، الدراجي: القبائل الامازيغية، ط4، دار الكتاب العربي، الجزائر، 2010، ج2، ص ص206- 207.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> ابن خلدون: العبر، ج6، ص200.

صنهاجة  $^1$ . فالقلقشندي يرى أنه تنطق بفتح الصاد "صَنهاجة " $_{0}$ وابن حزم يرى أنها تنطق بكسر الصاد" صِنهاجة "  $_{2}$ 

وهذا الاختلاف في النطق تعدى إلى الاختلاف في أصل هذه القبيلة أهي من البربر الخلص أم من ولد مازيغ بن كنعان بن حام بن نوح عليه السلام، أم هي من أصل عربي يمني جنوبي، ونتيجة لهذا التضارب ظهر لنا تيارين اثنين:

# التيار الأول:

فزعماء التيار الاول وهم علماء الأنساب والمؤرخون العرب ينسبون صنهاجة إلى العرب" القحطانية "  $^{8}$  أي ان افريقش لما دخل بلاد المغرب احضر معه قبائل حمير وزعمائها صنهاجة وكتامة ،وان لمطة و صنهاجة أبناء لأب واحد هو لمط بن زعزاع من أولاد حمير لكن اختلفوا في الفرع ، وقيل أنهم من نسل صنهاج بن بر بن صوكان بن منصور بن الفند بن افريقش ، وهناك من ينسبهم إلى المثنى بن المنصور بن مصباح بن يحصب بن مالك بن عامر بن حمير  $^{4}$ .

#### التيار الثاني:

ويتزعم هذا الاتجاه كل من ابن حزم وابن خلدون أن قبيلة صنهاجة بربرية برنسية ، حيث يورد ابن خلدون أنها من ولد عاميل بن زعزاع  $^{5}$  وابن حزم أورد ان بنو صنهاج بن أوريغ ابن برنس بن بربر  $^{6}$ . ويعود سبب نفيهم للنسب العربي اليمني لصنهاجة إلى:

\*أن صنهاجة كانت قريبة من مواطن البربر وبالتالي اشتراكهم في للهجة وهذا ما أكد عليه ابن خلدون ان مواطن والعجمة تشهد بأنهم بمعزل عن العرب.

مؤنس، حسين: تاريخ المغرب وحضارته، دار العصر الحديث للنشر، بيروت، 1993، ج1، ص 49.

القلقشندي: نهاية الأرب، المصدر السابق، ص293; ابن حزم، المصدر السابق، ص495.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> القحطانية: وهم عرب الجنوب، نسبة الى القحطان بن عابر بن شالخ بن أرفخشذ بن سام بن نوح. ينظر: ابن عبد البر: النباة على القبائل الرواة، دار الكتاب العربي، بيروت، 1985.

<sup>4</sup> ابن خلاون: المصدر السابق، ج6، ص201 ; مناع: المرجع السابق، ص ص11-12 ; الإدريسي: المصدر السابق، ص223.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> مؤنس: المرجع السابق، ص 43.

<sup>.291</sup> مبد الحميد سعد: تاريخ المغرب العربي، دار منشأة المعارف، الإسكندرية ،1990، ص $^6$ 

\*أيضا صنهاجة وجدت نفسها ملزمة بالدعاء النسب العربي لتخلق لنفسها مكانة في حياة السياسية ببلاد المغرب الاسلامي.

\* كما يرفض النسابة قدوم حمير للمغرب وان افريقش لم يغزو افريقية ، وانهم لا يعلمون بوجود ابن اسمه بر لقيس بن عيلان . 1

2- بطون قبيلة صنهاجة: تحتوي قبيلة صنهاجة على مجموعة من البطون التي تربط بينهم رابطة الدم والنسب وفي مجملها تشكل سبعين قبيلة والتي امتدت بمختلف فروعها إلى مختلف أنحاء المغرب. وقد قسمهم ابن خلدون إلى جيلين:

الجيل الأول: وهم صنهاجة المغرب الأوسط وتمثلها تلكاتة وهي التي تولت حكم افريقية والمغرب الأوسط نيابة عن الفاطميين<sup>2</sup>، وتدرجت هذه القبيلة من مرتبة المشيخة والرئاسة إلى مراتب الملك فأصبح أعيانهم أمراء وقادة في ظل الدولة الفاطمية ثم أصبحوا حكام بعد ذلك وكان اهل هذه الطبقة هم بني ملكان وبني كرت<sup>3</sup>، وكانت مواطنهم المسيلة إلى الجزائر والمدية ومليانة وكانت معهم بطون أخرى (وانوغة ، بنو مزغنة ، بنو جعد ، بطوية ، بنو خليل ، بنو يفرن ، متنان )4.

الجيل الثاني: وتمثلها لمتونة ومسوفة من الملثّمين ملوك المغرب المسلمون المرابطين وهم اختاروا حياة الرحلة والاستقرار بأعماق الصحراء ،تولت هذه الطبقة تأسيس دولة عظيمة بالمغرب الأوسط و الأقصى وهي دولة المرابطين 5.

<sup>1</sup> ابن حزم: المصدر السابق، ص495.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> مؤنس: المرجع السابق، ص ص 48-49.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ابن خلدون: العبر، ج6، ص202; عمير: المرجع السابق، ص 256; بوزياني: المرجع السابق، ج2، ص76.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ابن خلدون: العبر، ج6، ص203.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> مؤنس: المرجع السابق، ص 50.

# الفصل الأول:

الدور الديني للقبائل البربرية في المغرب الأوسط بين القرنين (2-5ه)

أولا: الدور الديني لقبيلة كتامة ببلاد المغرب الأوسط

- 1) دور كتامة في مرحلة الدعوة الشيعية (صاحبي الحرث)
  - 2) كتامة منذ وصول لأبي عبد الشيعي (صاحب البذر)
    - 3) المعارضة الدينية الكتامية للدعوة الشيعية

ثانيا: الدور الديني لقبيلة زناتة ببلاد المغرب الأوسط

- 1) زناتة بين المذهب الإباضي والسني
  - 2) موقف زناتة من المد الشيعي
  - 3) الدور الديني لزناتة الواصلية

لقد كان للقبائل البربرية دور كبير في تحريك الأحداث والتأثير على الحياة الدينية ببلاد المغرب الإسلامي عامة والمغرب الأوسط خاصة , فلقد توزعت هذه الأدوار بين جذمي البربر البتر والبرانس بين القرنين 2ه-5ه , ولذلك ارتأيت أنّ فهم تاريخ هذه المرحلة يحتاج إلى دراسة الدور الديني لأقوى العصبيات القبلية , فوقع اختياري على قبيلتي زناتة وكتامة , فهذه الأخيرة كانت هي عصب الدولة الفاطمية فعلى أراضيها نمت الإسماعيلية وعلى سواعد أبنائها ودعاتها بُثَّتُ الدعوة الشيعية و تولدت منها حركة معارضة لهذه الدعوة , و زناتة التي فرضت حظورها الديني بمختلف انتماءاتها المذهبية سواء السنية أو الإباضية أو الواصلية و حتى في التصدي للدعوة الإسماعيلية كما سنرى .

# أولا: الدور الدينى لقبيلة كتامة

# 1- دور كتامة في التمهيد للدعوة الشيعية (صاحبي الحرث)

يتجلى الدور الديني لقبيلة كتامة ببلاد المغرب الأوسط مع مرحلة التمهيد للدعوة الإسماعيلية السرية في القرن 2ه وذلك بإرسال الداعيتان أبو سفيان والحلواني إلى بلاد كتامة، لكن تركيزي سيكون على دور كتامة مع هذا الأخير (الحلواني) بحكم إطار الدراسة ألا وهو المغرب الأوسط.

أنفذ سادس الأئمة العلوبين جعفر الصادق <sup>1</sup>, داعيتان هما عبد الله بن علي بن أحمد المشهور بالحلواني و أبو الحسن بن القاسم إلى بلاد المغرب <sup>2</sup>, وقد أوصاهما بالانفصال عن بعضهما البعض والإيغال في أرض البربر <sup>3</sup>, وقال لهما" اذهبا إلى بلاد المغرب فإنكما تأتيان أرضاً بوراً فاحرثاها وكرباها وذلكها إلى أن يأتيها صاحب البذر فيجدها مذلّلة فيبذر حبه فيها ".<sup>4</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> جعفر الصادق: هو سادس الأثمة العلوبين جعفر الصادق بن محمد الباقر بن علي زين العابدين بن الحسن بن علي بن أبي طالب، والذي كان له اهتمام خاص بنشر علوم آل البيت وآدابهم وفضائلهم بين المسلمين. ينظر: لقبال، موسى: دور كتامة في تاريخ الخلافة الفاطمية منذ تأسيسها الى منتصف القرن 5ه، المكتبة الوطنية للنشر، الجزائر، 1979، ص 216..

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> بالنسبة لتاريخ إرسالهما الى بلاد المغرب، فمعظم المصادر تتفق على تاريخ (145 هـ) من طرف جعفر الصادق لكن موسى لقبال ينفي ذلك لأن مصير المنطقة لم يتقرر بعد بسبب الحركات الخارجية والثورات التي كانت في القيروان ضد العباسيين، ينظر: لقبال: المرجع السابق، ص 223.

ابن خلدون: العبر، ج 4، ص 41 ; مؤنس: المرجع السابق، ج1، ص 461. لقبال: مرجع سابق، ص 221...

 $<sup>^{4}</sup>$  المقريزي: المصدر السابق، ص $^{4}$ 

فنزل أبو سفيان بمرماجنة  $^1$  واستطاع التمهيد لنجاح الدعوة الإسماعيلية في ولاية افريقية  $^2$ , أأما الداعي الشيعي الحلواني فقد تقدم حتى وصل سوفجمار  $^3$ , فنزل موضعا يقال له الناظور  $^4$  حيث مضارب أقوي القبائل الكتامية فاحتك بهم و بنى مسجداً وتزوج امرأة منهم واشترى عبدا وأمة , فالتفت حوله قبائل كتامة وتشيع الكثير منهم على يده  $^5$  ومن أشهر الكتاميين الذين ذكرتهم المصادر وتبنوا المذهب الشيعي رجلان من أقوي القبائل الكتامية من فرع بني سكتان هما حريث الجيملي وموسى بن مكارم وموسى بن حريث كبير بني سكتان ومن جملة أحد شعوبهم أيضا أبو القاسم الورفجومي ومسعود بن عيسى بن ملاك المسالتي فقد ساهم هؤلاء في الالتفاف حول الدعاية الشيعية التي بثها الحلواني وشكلوا أنصاراً للمذهب الشيعي  $^6$ , فقد تسلَّل الفكر الحلواني إلى كتامة أكثر من غيرهم , لأن النخبة المثقفة لكتامة كانت سبيلاً للحلواني لقومها  $^7$ .

وخير دليل على ذلك هو ذكر اسم لأحد أفراد قبيلة أجانة الكتامية وهو يحيى بن يوسف المعروف "بابن الأصم الأجاني " إضافة إلى قاضي ملوسة أفلح بن هارون العباني الملوسي <sup>8</sup>, وهو شيخ الجماعة وفقيهها فقد عمل هذا الأخير على جمع علوم الفقه مع الدعوة , وكان قد نسخ الكثير من كتب الفقه والآثار والفضائل وخطب في أمير المؤمنين علي بن أبي طالب رضي الله عنه, فقد ساهم هؤلاء في امتداد التأثير الشيعي وتغلغله في القبائل الكتامية <sup>9</sup>.

مرماجنة: هي مدينة كبيرة من عمل رستاق تبسة وهي ملك لهوارة قبيلة من البرير، وحاليا تقع في منطقة الكاف بتونس. ينظر: الحموي:  $^1$ 

المصدر السابق، ج5، ص 109 ; لقبال: المرجع السابق، ص 216. المقدسي: المصدر السابق، ص 227.

<sup>. 218</sup> مونس: المرجع السابق، ص218; مؤنس: المرجع السابق، ج1، ص $^2$ 

<sup>3</sup> سوفجمار: فقد تعرض هذا الموقع في التسمية لتصحيف كبير فنجد ابن خلدون يذكره باسم سوق جمار بقسنطينة. ينظر: ابن خلدون: العبر، ج4، ص 31; المقريزي: المصدر السابق، ج1، ص 41.

<sup>4</sup> الناظور: تعني الشرف العالي او المراقبة إشارة لاختيار الحلواني لمكان مرتفع وحصين وهو بين بجاية وقلعة بني حماد. ينظر: لقبال: المرجع السابق، ص 216.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> الدشراوي، فرحات: ا**لخلافة الفاطمية بالمغرب**، دار الغرب الاسلامي، بيروت 1994، ص 79.

<sup>6</sup> القاضي النعمان: افتتاح الدعوة، تح: فرحات الدشراوي، ط2، الشركة التونسية، تونس، 1986، ص 34.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> بوبيدي، حسين: الداعيان الشيعيان ابو سفيان والحلواني ببلاد المغرب دراسة في النصوص ومقاربات حول مجالات النشاط والتأثير، ملتقى إعلام منطقة قالمة والشرق الجزائري، قالمة، الجزائر، 2015، ص 52.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> المرجع نفسه، ص 48.

 $<sup>^{9}</sup>$  مجاني، بوبة:  $\mathbf{c}$  المنات اسماعيلية، مطبوعات جامعة منتوري قسنطينة، الجزائر، 2003، ص $^{17}$ 

كما أورد لنا القاضي النعمان دور نساء كتامة في بث واحتضان الدعوة الشيعية الإسماعيلية على عهد الحلواني ببلاد المغرب الأوسط, حيث قال عنهم انهم " كن يشهدن المجالس, ويسمعن الحكمة وكان منهن عجائز يسمعن ذلك ,ممن قد بلغ حد الدعوة منهن أم موسى بنت الحلواني وغيرها من عجائز كتامة وكن كذلك يخدمن المؤمنين ويعالجن المرضى وياسين الجرحى". 1

وقد كانت هذه المرأة بنت الحلواني تصنع الطعام بيدها للمجاهدين والدعاة إلى الشيعة الإسماعيلية فقد كانت يديها تدميان من الطّحين واعداد الطعام لهم.

ويذكر أن الحلواني عاش دهرا طويلا, ومات في الناظور تاركا ابنته أم موسى وعددا من الأفراد من معارفه فعاش بعضهم طويلا وحضروا وصولا الداعي أبي عبد الله عبد الله عبد الله والدليل على ذلك ان القاضي النعمان في حديثه عن علاج المرضى دليل على أنها أدركت أحداث الحرب سنة 289ه.

كما ذكر المقريزي أن هؤلاء الكتاميون حملوا إليه الأموال والتحف في سبيل الدعوة واستمالت إليه قلوب جمع كثير من كتامة إلى محبة آل البيت حتى صاروا شيعة لهم $^{3}$ . وهكذا بدأ الفكر الحلواني يتسلَّل لقبائل كتامة أكثر من غيرهم لأنهم اعتبروه طريقا لتحقيق السلطة التي كانوا يفتقدونها على الرغم من أنهم من القبائل الكبيرة ذات المجالات الواسعة $^{4}$ .

ومنه نستنتج الدور الديني لقبيلة كتامة على عهد الحلواني فقد ساهمت في تمهيد الأرض ببلاد المغرب الأوسط وتهيئة النفوس ليأتي صاحب البذر، وذلك عن الطريق كسب أنصارا كثيرين من البربر الكتاميين وغيرهم للدعوة الشيعية الإسماعيلية.

<sup>1</sup> القاضي النعمان: المصدر السابق، ص 133.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> نفسه، ص133 ; طقوش، محمد سهيل: تاريخ الفاطميين في شمال افريقية ومصر ويلاد الشام، ط2، دار النفائس، بيروت ،2007 ص ص ص 65–64.

 $<sup>^{3}</sup>$  المقريزي: المصدر السابق، ص $^{3}$ 

<sup>4</sup> بوبيدي: المرجع السابق، ص 52..

# 2- دور كتامة منذ وصول أبي عبد الله الشيعي (صاحب البذر)

يتضح لنا الدور الثاني لقبيلة كتامة في بث الدعوة الشيعية ببلاد المغرب الأوسط مع الداعية الثاني صاحب البذر " أبي عبد الله الشيعي " فقد لعبت العصبية الكتامية دورا هاما في إنجاح حركته الكبرى على الصعيد الديني والتي سأحاول إبرازها في هذا المطلب.

عندما بلغ ابن حوشب نبأ وفاة الداعيين أبو سفيان والحلواني عهد إلى أبي عبد الله الشيعي  $^1$ , بإكمال المهمة لبث الدعوة الشيعية ببلاد المغرب, فخرج إلى مكة في موسم الحج وهناك التقى الكتاميين وعلم منهم ما يريد عن بلادهم  $^2$ .

وبمساعدة رؤساء كتامة الذين التفوا حوله استطاع دخول بلاد المغرب $^{8}$  والقاعدة القبلية التي اختيرت لإقامة هذه الدولة وبث الدعوة هي قبيلة سكتاتة الكتامية لكونها من القبائل التي تتميز باليأس والشدة  $^{4}$ . وذلك سنة 280 هذه الدولة وبث النصف من شهر ربيع الاول , حيث اتخذ مقامه بقرية تسمى ايكجان $^{5}$  بمكان يسمى فج الأخيار $^{6}$ ، عند فرع بني سكتان عند موسى بن فاجتمع لديه الكثير من أهل كتامة  $^{7}$  , فأكرم أهالي كتامة أبي عبد الله الشيعي وأحلوه من أنفسهم محل الإجلال والإكرام  $^{8}$ 

<sup>1</sup> أبي عبد الله الشيعي: هو ابو عبد الله بن الحسين بن احمد بن محمد بن زكريا اما أصله فيقال انه فارسي من رام هرمز او عربي من الكوفة او البصرة او صنعاء اليمن فلزمه لقب صنعاني، لأنه كان محتسبا في سوق الغزل بالبصرة ويلقب بالمشرقي لأنه أتى المغرب من الشرق بينما يعتقد ان الذين أطلقوا عليه لقب المشرقي هم خصوم الدعوة الشيعية، ينظر: مؤنس: المرجع السابق، ص 461.

 $<sup>^2</sup>$  ابن خلدون: العبر، ج4، ص ص  $^{-166}$  ; القاضي النعمان: المصدر السابق، ص  $^{-47}$  ; مؤنس: المرجع السابق، ص  $^{-26}$ 

 $<sup>^{6}</sup>$  ومن رؤساء كتامة العشر نذكر: موسى بن حريث الجيملي وأبو القاسم الورفجومي  $^{-}$ مسعود بن عيسى بن ملال السكتاني. ينظر: سالم: المرجع السابق، ص 509.

<sup>4</sup> مجاني بوبة: من قضايا التاريخ الفاطمي في دوره المغربي، دار بهاء الدين، قسنطينة، الجزائر، 2007، ص 80.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ايكجان: هو جبل يقرب سطيف على مرحلة ونصف من بجاية وبه قبائل كتامة وبه حصن حصين وهي ارض جبلية وعرة تصلح للعمل الدعوي والعسكري كونها تعز على الأعداء وأيضا بعيدة عن رقادة الإمارة الأغلبية. ينظر: طقوش: المرجع السابق، ص 67; الطويل: التل ببلاد المغرب الأوسط، قراءة في جغرافية المجال، مجلة المعارف للبحوث والدراسات التاريخية، جامعة باتنة 1، قسم التاريخ، الجزائر، (د. مج)، ع15، (د.س.ن)، ص 275. ينظر الى الملحق رقم (3).

 $<sup>^{6}</sup>$  فج الأخيار: وهي مجاورة لقلعة ايكجان تقع في مجالات كتامة. ينظر ابن خلدون: العبر، ج $^{4}$ ، ص  $^{4}$ .

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> ابن خلدون: العبر، ج4، ص 42; سالم: المرجع سابق، ص 510. القاضي النعمان: المصدر السابق، ص 47. خضيري، حسن أحمد: صفحات من تاريخ الغرب الاسلامي، المكتبة المتتبى للنشر، السعودية، 2005، ص 127.

<sup>8</sup> سرور، محمد جمال الدين: تاريخ الدولة الفاطمية، دار الفكر العربي، القاهرة، (د.س.ن)، ص24 ; المقريزي: المصدر السابق، ص76.

ويتجلى دور كتامة الديني في الالتفاف حول الدعوة الشيعية حيث دخلت بطون ضخمة في الدعوة وصار شيوخها من آل عبيد بدليل ما ذكره لنا ابن عذارى عن الشيخ الكتامي الذي تقرب من أبي عبد الله الشيعي وكان هذا الاخير قد طلب منه دعوة بني عمه الأقرب فالأقرب فأطاعه واخذ يبث الدعوة الشيعية من الكتاميين , حتى إذا جاء رمضان الغوا صلاة التراويح و أطالوا القراءة في صلاة العشاء الاخيرة وقرأوها بالسور الطوال فيكون ذلك عوضا عن التراويح امتثالا لما دعا له أبي عبد الله من منطلق أنها ليست سنة 1, فبفضل هذا الشيخ وجماعته استطاعوا تمكين محبة أبي عبد الله في قلوب الجماعة الكتامية وتقرَّر تعظيمه في نفوسهم.

ومن هؤلاء أيضا أبو تميم فحل بن نوح و فرج ابن حيران الذي تنازل عن رياسة قبيلة أجانة لأبي يوسف ماكنون بن ضبارة , وكان من أوائل من دخلوا الدعوة مع ابن أخيه زاكي بن تمام بن معارك الأجاني وسيكون زاكي هذا من كبار قادة الدعوة ثم انضمت قبيلة مسالتة وشيخها موسى بن هارون المسلاتي الذي جعله أبو عبد الله قائدا لحربه<sup>2</sup>.

كما ساهم الكتاميون في تطبيق القوانين الدينية للدعوة الشيعية مثل الجزاء الذي أقرَّه الداعي بالنسبة للمخالفين من أنصاره أقصى عقوبة هي القتل من طرف أقرباء أقربائه (كأبيه – أخيه ....)فالتزم الكتاميون بالوحدة المذهبية فنجدهم عزموا على مقاطعة المخالفين ومنعهم من حضور مجالس ابي عبد الله ولائهم للمجتمع الشيعي والإمام المهدي باسم المؤمنين 4. كما ساهم الأسلوب الدعائي للداعي في خطابه للكتاميين بقوله ان مكان فج الأخيار سمَّي بهم في إيقاع الرضا والقبول في نفوسهم فنجدهم أقبلوا عليه إقبالا شديدا, بدليل أن رؤساء القبائل كتامة بالمغرب الأوسط كانوا ينوبون عنه في الدعوة إلى مبادئ هذا المذهب الجديد بين أقوامهم. 5

<sup>1</sup> ابن العذارى: البيان المغرب في أخبار المغرب، مكتبة صادر، بيروت، 1950، ج1، ص ص 170–171; بلهواري، فاطمة: الفاطميون وحركات المعارضة في بلاد المغرب الاسلامي، دار المسك، الجزائر (د.س.ن)، ص 19.

 $<sup>^{2}</sup>$  القاضي النعمان: المصدر السابق، ص 49 ;. مؤنس: المرجع السابق، ص ص  $^{2}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> لقبال: المرجع السابق، ص 244.

<sup>4</sup> الخربوطلي، على حسن: أبو عبد الله الشبيعي مؤسس الدولة الفاطمية، المطبعة الفنية الحديثة، (د.م.ن)، 1972، ص56.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> القاضي النعمان، المصدر السابق، ص ص 146–147. للمزيد ينظر: رسل، حسين فرحان: المد والانحسار الفاطمي في المغرب العربي (القاضي النعمان، المصدر السابق، ص ص 146–147. للمزيد ينظر: رسل، حسين فرحان: المد والانحسار الفاطمي في المغرب العربي التاريخ (280–435هـ، رسالة مقدمة الى مجلس كلية الآداب في الجامعة العراقية، كلية الآداب، قسم التاريخ، العراق، 2020، ص 67; خضيري: المرجع السابق، ص 128.

كما ذكر لنا القاضي النعمان أسماء بعض الشخصيات الكتامية اللامعة في سبيل بث الدعوة بالمغرب الأوسط خاصة , وهم الحسن بن هارون وبيان بن صقلاب السكتاني و أبو جعفر احمد بن سُليم السكتاني الذي كان يقال له جرارة فقد بلغا المبلغ الصحيح وعملا على نشر الدعوة الشيعية وكسب الأنصار لها مع أبي عبد الله , وكانت وفاتهم بايكجان  $^1$  , كما ذكر أيضا ان من بين الذين ناصروا الدعوة الشيعية هو هارون بن يوسف الذي قتله عبيد الله المهدي $^2$  .

كما لعب الكثير من الشيوخ كتامة وأزواجهم دورا كبيرا في مناصرة الدعوة الشيعية ونشرها, حيث يذكر القاضي النعمان امرأة يحيى بن يوسف المعروف بابن الأصم الأجاني الذي كان من أصحاب الحلواني ومات قبل دخول أبي عبد الله الصنعاني بدهر طويل الكن قبل وفاته كان قد علَّم زوجته مبادئ وأساسيات الدعوة الشيعية والولاية وترك لها المال لتناصر به الدعوة عند قدوم أبي عبد الله الشيعي لأنها عند ذلك كان صغيرة في السن وزوجها كان شيخا كبيرا 5.

ومنه نستنتج أن الكتاميون كان لهم دور كبير في بث الدعوة الشيعية ببلاد المغرب الأوسط مما قوَّى من أمر الداعي واستفحل خطره.

#### 3. المعارضة الكتامية للدعوة الشيعية

إن الأسلوب الدعائي الذي سلكه أبي عبد الله الشيعي بايكجان أي فور وصوله إلى بلاد المغرب الأوسط كان سببا في فتح باب المعارضة أمامه فنجده أمر بإسقاط صلاة التراويح في رمضان لأنها من سنة عمر بن الخطاب ,كما أمر بزيادة عبارة حي على خير العمل – في آذان الفجر فقد أثارت هذه الإجراءات سخط و غضب الكثير من الكتاميين المستنكرين لها 6.

<sup>1</sup> القاضي النعمان: المصدر السابق، ص 146.

 $<sup>^{2}</sup>$  مؤنس: المرجع السابق، ص 483.

 $<sup>^{3}</sup>$  القاضي النعمان: المصدر السابق، 131.

<sup>4</sup> الولاية: لتكون ولية، والأولياء هم طبقة من صحب الداعي من كتامة في أول دعوته و دخلوا في أمره والأولياء في الأصل هم الأئمة ; الخربوطلي: المرجع السابق، ص 56.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> القاضى النعمان: المصدر السابق، ص 131.

<sup>.128–127</sup> من ص $^{6}$  بلهواري: المرجع السابق، ص $^{1}$  ; بن عذارى: المصدر السابق، ج $^{1}$ ، من من  $^{1}$ 

و تمثلت حركة المعارضة الكتامية الدينية للدعوة الشيعية في بادئ الأمر في القيام بحملة إشاعة مركزة ضد الداعي و ضد أنصاره من بين سكتان أي ضد الحركة الإسماعيلية عموما ثم تحولت إلى الضغط على بني سكتان لتسليمه أو لتنظيم مجلس لمناظرته فيما يدعيه .1

حيث قاموا بإرسال عامل ميلة موسى بن العباس يطلب تسليم أبي عبد الله لمناظرته من طرف علماء المنطقة في حقيقة ما يدعوا إليه ,لكن بني سكتان رفضوا ذلك بحجة انه ضيف مستجير عندهم في .فاقترح بيان بن صقلاب عقد مجلس لمناظرته فيما يدعيه فان كان حقا ما جاء به نصروه وان كان باطلا أخرجوه ,لكن مع رفضهم لمناظرة علماؤهم البسطاء للداعي الشيعي فقد عزموا على قتله لكن هذا الأخير اختفى في غمرة هذه الأحداث وفضل حياة التستر .

والذي أثار سخط الكتاميين أيضا في الدعوة الشيعية هي سريتها و غموض أهداف أصحابها ,فنجدهم دائما يقولون إن هذا الأمر لو كان خير فيه لماستر, و ما هو إلا خلاف دين الإسلام فاشتد النقاش و احتد النزاع. 4

كما ذكر لنا المقريزي إن عبيد الله المهدي عندما ذهب إلى ايكجان دار الهجرة، أمر بقبض الأموال التي كانت بأيدي الدعاة والمشايخ، ولم يقتسمها معهم مما أثار غضب الكتاميون. لذلك تعمد عبيد الله إهمال نفر من كبار الكتاميين من الذين كانوا على صلة كبيرة بأبي عبد الله و أكبرهم هارون بن يونس المعروف بشيخ المشايخ وخاصة أن هذا الرجل كان يتوقع من عبيد الله المهدي أن يأتي بالمعجزات ليكون المهدي حقا لكنه لم يرى منه سوى الجشع و الطمع و صارحه بقوله :"إننا قد شككنا في أمرك فآتنا بآية إن كنت المهدي كما قلت" لكنه قتله.6

-

<sup>1</sup> الداعي إدريس: عيون الأخبار من تاريخ الخلفاء الفاطميين بالمغرب، تح: محمد اليعلاوي، دار الغرب الإسلامي، بيروت ،1985، ص 91 ; لقبال: المرجع السابق، ص 247.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> القاضي النعمان: المصدر السابق، ص 247.

 $<sup>^{2}</sup>$  لقبال: المرجع السابق، ص $^{249}$  ; مؤنس: المرجع السابق، ص $^{3}$ 

 $<sup>^{4}</sup>$  الداعى إدريس: المصدر السابق، ص  $^{97}$ 

 $<sup>^{5}</sup>$  المقريزي: المصدر السابق، ص ص  $^{67}$  -68.

 $<sup>^{6}</sup>$  سالم: المرجع السابق، ص 516.

وتتجلى المعارضة الكتامية أيضا بعد المذبحة التي مورست ضد الكتاميين في القيروان , والتي أدت إلى عودة باقي الجند العاملين برقادة إلى بلد كتامة بالمغرب الأوسط و أعلنوا الثورة على عبيد المهدي  $^1$  حيث قدموا على أنفسهم رجل من كتامة و أصله من رقادة و هو كادو بن معارك الماوطنتي من بنو ما وطنت من أورسة  $^2$  فنصبوا له دعاة كدعاة أبي عبد الله وكتبوا فيه شريعة زعموا أنها نزلت عليه  $^3$  و جعلوه قبلة يصلون إليها وزعموا أن هذا الطفل هو المهدي المنتظر فاشتدت شوكته  $^4$  فقد اتخذت هذه الدعوة الكتامية المنشقة على المهدي شكل الدعوة الفاطمية الجديدة  $^3$  ووصفت أنها دعوة إباحية لأنها أباحت الزنا والمحارم و جاؤوا بتخليط عظيم  $^3$  ، لكن المهدي عزم عليه و قتله  $^7$ .

## ثانيا: الدور الديني لقبيلة زناتة ببلاد المغرب الأوسط:

تتفق جلَّ الدراسات العلمية التي سبق الاطلاع عليها على النسبية في الإنتماء المذهبي لبطون زناتة، كأن تكون فروع من بني يفرن على المذهب الصفرية وأخرى على السنية أو تكون بعض البطون زناتة إباضية ثم تتحول سنية، اذْ لابد من الإشارة إلى أن هذه القبائل لها انتماءات مذهبية متباينة بدأت صفرية ونكارية ووهابية وانتهت مالكية.

## 1- زناتة بين المذهب الإباضي والسني:

سنحاول في هذا المطلب التركيز على أكبر القبائل الزناتية التي كان لها أدوار مذهبية طيل فترة قيد الدراسة وهما (بنو يفرن ومغراوة).

<sup>.</sup> المرجع نفسه، ص175; زغلول: المرجع السابق، ج3، ص10.

 $<sup>^{2}</sup>$  ابن عذارى: المصدر السابق، ج1، ص  $^{2}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  القاضي النعمان: المصدر السابق، ص $^{3}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> مؤنس: المرجع السابق، ص 484.

 $<sup>^{5}</sup>$  زغلول: المرجع السابق، ج $^{3}$ ، ص 70.

 $<sup>^{6}</sup>$  القاضي النعمان: المصدر السابق، ص $^{325}$ .

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> عندما اشتدت دعوة المارطي وأتباعه عزم عبيد الله المهدي على قتله حيث يسر له حمله بقيادة ابنه أبي القسام فقبض عليه وقتله مع جماعات من كبار أهل كتامة فطوفوا على الجمال وعليهم القلانس الطوال المشهرة بالقيرون واخدوهم لرقادة وقتلوهم، ينظر: سالم: المرجع السابق، ص 517.

#### 1-1 - فرع بنو يفرن:

تتضح الجدلية المذهبية لبنو يفرن  $^1$ من خلال انتمائيتهم للمذهب الصفري $^2$ ، و دليل ذلك هو دخول زعيمهم أبو قرة اليفرني في جيش عبد الواحد الصفري, وحتى قومهم كانوا على المذهب الصفري, لكن لما ضعفت الحركة الصفرية في المغرب الأوسط فان بني يفرن راحت تتفاعل مع الحركة الاباضية  $^3$ 

كما كان لهذه القبيلة مساهمة كبيرة في الحركة الخارجية الإباضية 4. وخاصة و أن هذا الدور كان منذ قيامها حتى وفاة عبد الرحمان بن رستم لأنها كانت إلى جانب هوارة , والدليل على إقبال الزناتيين على تبني المذهب الإباضي , ما ذكر في مخطوط ينسب إلى مؤلف مغربي إباضي مجهول عنوانه " تسمية مشايخ الوهابية " عدد فيه أعلام المذهب الإباضي من المغاربة موزعين على قبائلهم فكان نصيب زناتة هو الأكبر ب149علم موزعين على على 43 فرع قبلي<sup>5</sup>.

لهم دور من بني يفرن هو أبو يزيد مخلد بن كيداد ، وهو الذي قام بثورة مست جميع التيارات الدينية لأن صاحبها إباضي نكاري المذهب مدعوم بأهل السنة المالكية قام ضد دعوة شيعية 6.

وكان أبو يزيد قد نشأ في توزر وتعلم القران وتأدب ثم قرأ مذهب الاباضية وتفقه فيه فخالط بعد ذلك النكارية فمال إلى مذهبهم وأخذ عنهم , والنكارية هؤلاء انشقوا على الاباضية فانظموا إلى يزيد بن فندين وأنكروا إمامة عبد

أ بنو يفرن: فهؤلاء من شعوب زناتة وأوسع بطونهم من بنو يفرن بن يصلتين بن مسرين بن زاكيا بن وارسيك بن ألديرت بن جانا وخوته مغراوة. 111. ينظر: سليمان داود، بن يوسف: دولة بني يفرن الإباضية بتلمسان، مجلة الأصالة للنشر، (د.م.ن)، (د. مج)، ع26، 1975، ص111. للمزيد ينظر: "Ifren (beni)، En Editeur cyclopédie berbére {En ligen} 24, peeters publishers، 2001 للمزيد ينظر: بونار، وهم في آرائهم أقل تطرقا من الأزارقة وأشد صلابة من غيرهم. ينظر: بونار، وابح: المغرب العربي تاريخه وثقافته، الشركة الوطنية للنشر، الجزائر، 1981، ص 88.

<sup>3</sup> بن عميرة، محمد: دور زناتة في الحركة المذهبية بالمغرب الاسلامي، المؤسسة الوطنية للكتاب، الجزائر، (د. س. ن)، ص90.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> الاباضية: هم أتباع عبد الله بن اباض، وهي فرقة من الخوارج انشقت عن الجماعة المؤيدة لعلي بن أبي طالب رضي الله عنه، وظهر هذا المذهب ببلاد المغرب في القرن 1ه. ينظر: الشهرستاني: الملل والنحل، تح: أيسر علي مهنا وعلي حسن قاعود، دار المعرفة، بيروت، 1993، ج1، ص 132; بونار: المرجع السابق، ص 87.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> نقلاً عن: الياس، حاج عيسى: زناتة المغرب الأوسط القبيلة والمجال، مجلة العبر للدراسات التاريخية والأثرية، جامعة تيارت، الجزائر، مج03، ع10، 2020، ص 180.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> ابن خلدون: العبر، ج4، ص 52.

الوهاب بن عبد الرحمان فسموا نكارا <sup>1</sup>, كما دخل إلى مشيختهم بتاهرت حتى أنه أخذ عن أبو عبيدة من مشايخ النكار . <sup>2</sup>ويذكر أبي زكريا: " أن له حديث عزمه مع أبي الربيع سليمان بن زرقون ورجوعه إلى المذهب النكاري بعد الوهابية <sup>3</sup> ".ولما استقر بتاهرت علَّم الصبيان وكان يأمر بالمعروف وينهي عن المنكر , فكثر أتباعه. كما خرج ناحية الأوراس وأخذ يعلم الناس المذهب الإباضي ويحرضهم على المذهب الشيعي والنهوض ضد العبيديين. فقد عرف في بداية عهده كيف يكسب هؤلاء إلى صفه جميعا وحتى تأييد الوهابيين , فكثر دعاة النكار في المناطق الواقعة شرق تاهرت . <sup>4</sup>

ومنه نستنتج أن حركة أبي يزيد كانت ميدانا مواتي لرجال المذاهب المضادة للشيعة الإسماعيلية فكل فريق وجد في هذه الحركة ضالته وفرصته لنيل غرضه أو لإيذاء خصمه.

#### 2 -1 مغراوة:

فقد ناصرت هذه القبيلة المذهب السني , فبعدما استقام الأمر لإدريس بن عبد الله ببلاد المغرب واستفحل أمره بمساعدة بنو خزر المغراويين لكن بعد استفحال أمر إدريس أدى بالخليفة هارون الرشيد إلى قتله , لكن رغم ذلك استمر ولاء بنو خزر الأدارسة بين القبائل زناتة 5, ومنه فان مناصرة المغراويين كانت للأدارسة الذين يحسبون على المذهب السنى رغم الاختلاف الذي دار حول مذهبيتهم, وهذا ينفى انتمائيتهم للمذهب الخارجي .

أ بلهواري، فاطمة: نشاط الحركة المذهبية الخارجية ببلاد المغرب الاسلامي خلال القرن (4ه/10م) ثورة أبي يزيد الخارجي نموذجا، مجلة المواقف للبحوث والدراسات في المجتمع والتاريخ، جامعة وهران، الجزائر، (د. مج)، عدد خاص، 2008، ص294.

 $<sup>^{2}</sup>$  بن عميرة: المرجع السابق، ص ص 197-198.

<sup>3</sup> أبي زكريا: سير الأئمة وأخبارهم، تح: اسماعيل العربي، ط2، دار الغرب الاسلامي، بيروت ،1982، ص 176.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> بن عميرة: المرجع السابق، ص 198.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ابن خلدون: العبر، ج6، ص 160.

#### ج- نظام العزابة وعلاقته ببني يفرن ومغراوة من قبائل زناتة:

يذكر بأن أحد فروع مغراوة الذين استقروا بمدينة أوريغ كان لهم دور في تأسيس نظام العزابة  $^2$  وذلك من طرف شيخ اسمه عبد الله بن بكر  $^3$ , وخاصة أن مؤسسها هو تأميذ أبي زكريا مسور الذي تتأمذ على يد أبي خزر  $^4$ , وهذا يوحي لنا بدور أبي خزر اليفرني في الحفاظ على المذهب لأن نظام الغرابة هو الطريقة التي نحفظ بها المذهب الإباضي من الضياع والاندثار.

ويذكر الوسياني أن العزاب أخرج مغراوة من هذا النظام لشروط عليهم وكان ممن خرج من شيوخهم الشيخ اسماعيل بن أبي زكريا وذكر فيهم نصوص كثيرة فيها نوع من المبالغة للدعاية المذهبية<sup>5</sup>.

لكن من خلالها نفهم. أن مغراوة لم تكن تدين بالوهابية قبل تأسيس نظام العزابة لهذا السبب أخرجهم العزاب حين اجتمعوا في الحلقة  $^6$ , بدليل الوسياني يذكر قائلا: "كان هناك رجل اسمه زيري بن محسن المستولي رئيس من رؤساء مغراوة مخالف لدعوة المسلمين  $^{7}$ , وهناك يقصد بقوله مخالف للوهابية .

## 2- موقف زناتة من المد الشيعى:

لم تأخذ قبيلة زناتة بالدعوة الشيعية لأن غالبية بطونها كانت تدين بمذاهب اخرى مثل المعتزلة والخوارج والسنة  $^8$ , لأن العداء بين الشيعة والخوارج قديم, حتى اعتبر أن الصراع بين زناتة والفاطميين أساسه الخلاف بين الخوارج والشيعة  $^9$ .

<sup>1</sup> أوريغ (أريغ): هي مدينة بالقرب من واركلي (ورقلة حاليا)، قاعدتها بسكرة من كبار الأمصار بالمغرب. ينظر: ابن خلدون: العبر، ج6، ص132.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> العزابة: وهو مشتق من الغروب عن الشيئ أو البعد عن الأمور الدنيوية، والعزابة تعني الانقطاع والعزلة الجماعية، ومقر العزابة هو المسجد وهي لفظ يستعمل عند الاباضية لكل من لازم مذهبهم وعمل بمبادئه، وهو أول من استعمل هذا اللقب عبد الله محمد بن أبي بكر لما أسس الحلقة ورتب قوانينها سنة 409هـ ينظر: أبي زكريا: المصدر السابق، ص180.

<sup>3</sup> الدرجيني: طبقات المشايخ بالمغرب، إبراهيم الطلامي، مطبعة الحديث، الجزائر، (د.س.ن)، ج2، ص377.

<sup>4</sup> الدرجيني: طبقات المشايخ بالمغرب، تح: إبراهيم الطلامي، ج1، ص 167.

 $<sup>^{5}</sup>$  الوسيانى: سير الوسيانى، تح: عمر بن لقمان حمو سليمان بو عصبانة، سلطنة عمان، 2009، ج1، ص 459.

 $<sup>^{6}</sup>$  المصدر نفسه، ص $^{347}$ 

المصدر نفسه، ص353.

<sup>8</sup> ابن حزم: المصدر السابق، ص498.

 $<sup>^{9}</sup>$  عارف، تامر: القائم والمنصور الفاطميين أمام ثورة الخوارج، دار الآفاق الجديدة، بيروت، 1982، ص  $^{2}$ 

ضف إلى ذلك اقتناعها بما اعتنقت من مذاهب ورأت في نفسها أنها تمتلك القدرة للدفاع على معتقداتها المذهبية<sup>1</sup>, غير أن هناك من يدعي أن العداء الديني الذي تكنه زناتة للدعوة الشيعية سببه هو نزول دعاة الشيعية في مضارب البرانس, لكن الأدارسة نزلوا عند قبيلة أوربة, ورغم ذلك أبدت زناتة التأييد للعلوبين<sup>2</sup>, فقد كانت قبيلة مغراوة <sup>3</sup> الزناتية من أكبر المدعمين للعلوبين.

كما أبدت مغراوة العداء للدعوة الإسماعيلية منذ بدايتها حتى قيام الدولة الفاطمية , لأن المغراوبين كانوا يدينون بالولاء لعثمان بن عفان رضي الله عنه  $^5$  , والمعروف أن الشيعة بتعدد فرقهم هم أعداء للصحابي الجليل عثمان بن عفان رضي الله عنه لأنهم يكفرونه ويبغضونه  $^6$  . ولذلك فغالبية سكان مغراوة وبني يفرن , فحافظوا ودافعوا عن هذا المذهب , وهو ما أثر على توجه هذه القبيلة سياسيا وعسكريا فنجدها قاومت وبشدة المذاهب الباطنية الدخيلة عن مجتمع المغرب الأوسط , فلم يكن لها بد من مقاومة الفاطميين الذين أرادوا فرض المذهب الشيعي والقضاء على المذهب المالكي  $^7$ 

ونتيجة لسلسة الأعمال التعسفية التي مارسها الشيعة إتجاه السنة المالكيين خاصة <sup>8</sup>, مما أدى بالكثير من القبائل الزناتية سواء منهم على المذهب الخارجي أو السنى إلى الإنظمام إلى صفوف الثائر الخارجي أبي يزيد

 $<sup>^{1}</sup>$  مجانى: من قضايا التاريخ الفاطمى، ص $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ابن خلدون: العبر، ج6، ص 160; سنوسي، يوسف إبراهيم: زباتة والخلافة الفاطمية، الملتزم للنشر، القاهرة، 1986، ص ص 168-

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> مغراوة: هم أوسع بطون زناتة وأهل اليأس والغلب منهم ونسبهم إلى مغراو بن يصلتين بن مسرين زاكيا بن ورسيك بن ألديرت بن جانا إخوة بني يفرن وبني يرنيان، ينظر: ابن خلدون: العبر، ج7، ص 33; ابن حزم: المصدر السابق، ص 498. للمزيد ينظر: بوزياني الدراجي: المرجع السابق، ج1، ص 159.

 $<sup>^4</sup>$  A.Khelif ; **Maghraoua (tribu)..**  $^4$  Editeur peetres publishers  $^4$ Encyclopedie berbère  $^4$ P 4486 2010

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ابن خلدون: العبر، ج7، ص 34.

<sup>6</sup> علوي، مصطفى: الطقوس الشيعية وصدامها مع الممارسات المالكية بالمغرب الإسلامي، المجلة الأنثروبولجية، مج19، عـ01، الجزائر، 2023، صـ24.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> صلاحي، حسام: قبيلة مغراوة وتحالفاتها العسكرية والسياسية في بلاد المغرب الأوسط من الفتح إلى تأسيس الدولة المغراوية، مجلة الدراسات التاريخية العسكرية، الجزائر، مج60، ع01، 2024، ص40.

<sup>8</sup> من سلسلة من الأعمال التعسفية هي: سب صحابة النبي صلى الله عليه وسلم وزوجاته مثّلوا الصحابة برؤوس حيوانات مثل الكباش والحمير ومكتوب عليها (كافر /اللعن) وعلقت على أبواب الحوانيت ، أيضا تعطيل الشرائع وإسقاط الفرائض. ينظر: الصلابي، محمد: الدولة الفاطمية، مؤسسة اقرأ للنشر، القاهرة، 2006، ص ص 73-75 ; الصدر، محمد الصادق: الشبيعة، مطبعة الكرخ، بغداد، 1352ه، ص 176.

مخلد بن كيداد والذي يعكس لنا بصدق نظرة العلماء وفقهاء المالكية للمذهب الشيعي وأتاحت لهم السبيل للمواجهة المسلحة وقد عرفت هذه الثورة في التاريخ باسم " ثورة صاحب الحمار " .

فقد كان السبب الرئيسي لهذه الثورة التي أعلنت التمرد على العبيديين و إستنكار مبادئ الشيعة الإسماعيلية  $^1$ , فالقبائل الزناتية بمختلف انتماءاتها فهي معادية للدعوة الشيعية , وخاصة أن هناك الكثير من الدعاة الفاطميين الذين اخترقوا الأراضي الزناتية بهدف الإستيلاء عليها  $^2$ . فالعداء الذي تكنه قبيلة مغراوة للدولة العبيدية هو منذ سنة ( $^2$ 80هـ/910م) ه عندما بادرت بمحاربتهم و الوقوف ضد اطماعهم التوسعية و ذلك عندما هدد محمد بن خزر تاهرت و حاول الاستلاء عليها على الرغم من ان هذا السبب سياسي بالدرجة الاولى  $^3$ .

بينما هناك من القبائل الزناتية التي أيدت المذهب الشيعي ودليل ذلك محاولة بعض الخلفاء الفاطميين كسب بعض القبائل الزناتية إلى صفهم للحد من شدة معارضة زعيمها ابن خزر فولو زناتيا مكناسيا على تاهرت , لكن المنطقة ظلت تظاهر الخلاف والعداء وترفض المذهب الشيعي رفضا كاملا , فنجد المهدي عين داعي زناتي في نواحي تاهرت وهو منيب بن سليمان المكناسي , حيث أرسلهما مع دعاة آخرين وأمرهم بإظهار المذهب الشيعي لكن الناس ثاروا عليه وقتلوا البعض منهم , هذا ما دفع بهم الكف عن دعاتهم للمذهب الشيعي 4.

#### 3- الدور الديني للواصلية الزناتية

إن انتشار المذهب الاعتزالي ببلاد المغرب الأوسط كان بالموازاة مع المغرب الأدنى والأقصى ونحن لا نملك إلا بعض الإشارات التي تدل على وجود المعتزلة في العهد الاول من الدولة الرستمية 5.

 $<sup>^{1}</sup>$  تازي ، عائشة : المد الشيعي في بلاد المغرب ورد فعل البربر 297ه إلى 362ه ، مجلة العصور الجديدة ، (د . مج)، ع 7-8، ص122.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> شاكي ، عبد العزيز : القبيلة والسلطة في المغرب الفاطمي تبيان صور التنافر والمعاداة ، المجلة التاريخية الجزائرية ، جامعة محمد بوضياف ، المسيلة ، الجزائر ، مج 01 ، ع 01 ، (د.س.ن) ، ص ص 141 – 142.

 $<sup>^{3}</sup>$  بوزیاني ، الدراجي : أ**دباء و شعراء من تلمسان** ، دار الامل ، الجزائر ،2011، ص $^{3}$ 

<sup>4</sup>مجاني: من قضايا التاريخ الفاطمي ، ص 86.

ابن خرداذبة: المسالك والممالك، دار صادر، بيروت، (د.س.ن)، ص $^{5}$ 

وكان مجمع الواصلية  $^1$  قريب من تاهرت بمدينة اسمها ايزرج  $^2$ , وكان عددهم نحو ثلاثين الف وهي في بيوت كبيوت الأعراب يحملونها  $^3$ , ويذكر الإباضي أبي زكريا  $^3$  أن الواصلية قوم من البربر أكثرهم من قبيلة  $^4$ .

وقد عرف من هؤلاء الزناتيين مشاهير العلماء وأبطال الحرب عددا وافرا وكان منهم رجلان , رجلا ذو علم وحكمة بارز في ميادين المناظرة وكان يزخرف المذهب الاعتزالي للملأ من زناتة ويزين حججه في نظرهم , ورجل حدث السن شجاع لا يقوم له شيئ  $^{5}$  , والظاهر أن ضعف الاباضيين الناتج عن الحرب الوهابية النكارية من جهة  $^{6}$  , ومناوئة الواصلية الأمامية الاباضية في تاهرت اعتقادا منهم ان عبد الوهاب خرج على الشريعة واغتصب الإمامة قصرا من جهة أخرى  $^{7}$ ، ضف إلى ذلك هناك عدة أسباب أدت إلى هذا العداء الديني والسياسي بين الواصلية والإباضية الزناتيين  $^{8}$  .

فبدأ الواصلية الزناتيين يتجرأون على مناضرة الإباضية ومبارزتهم حتى استطاعوا التفوق عليهم في العديد من المناظرات <sup>9</sup>, غير ان المصادر الإباضية لم تذكر لنا هذه المناظرات وفحواها ما عدى مناظرتين الأولى للمهدي النفوسي والثانية لابن اللمطي ادر الإمام عبد الوهاب وأرسل لعامله في جبل نفوسة , يطالبه بإرسال جيش نجيب لمناظرة الرجل المعتزلي , فأرسل له أربعة رجال ويذكرهم الدرجيني كالتالي : المهدي للمناظرة وأيوب بن

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> الواصلية: (المعتزلة) وهي فرقة كلامية نشأت في القرن 2ه بمدينة البصرة، ومؤسسها هو واصل بن العطاء تلميذ الحسن البصري، فاعتزل واصل أستاذه بسبب الاختلاف في مسالة مرتكب الكبيرة ينظر: أبو القاسم البلخي: فصل الاعتزال وطبقات المعتزلة، تح: فؤاد السيد، دار الفرابي، بيروت، 1061، ص 3. بيروت، 2017، ص 13.

² بيشي، محمد عبد الحليم: الاعتزال في الغرب الاسلامي، مجلة البحوث، جامعة الجزائر، مج01، ع 9، (د.س.ن)، ص 255.

 $<sup>^{3}</sup>$  الحموي، ياقوت: معجم البلدان، دارصادر، بيروت، (د. س.ن)، ج1، ص $^{3}$ 

 $<sup>^{4}</sup>$  أبي زكريا: المصدر السابق، ص  $^{102}$ 

<sup>5</sup> الباروني: الأزهار الرياضية في أئمة وملوك الإباضية، (د. س.ن)، القاهرة، (د. س.ن)، ج2، ص 116.

أبي زكريا: المصدر السابق، ص21; بن عميرة: المرجع السابق، ص428.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> محمود، اسماعيل عبد الرزاق: الخوارج في بلاد المغرب من منتصف القرن 4ه، دار الثقافة، المغرب، 1983، ص 160.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> من أسباب الخلاف أيضا نذكر: العداء التقليدي بين الخوارج والمعتزلة والتي امتدت الى بلاد المغرب، لذلك دأبت المعتزلة الى تكوين جماعات متماسكة من الزناتيين الواصليين، أيضا الإختلاف العقدي بينهم وطمع زناتة الواصلية في الحكم فقد كان هدفها هو تكوين كيان سياسي لهم، ينظر: الحفظي، عبد اللطيف بن عبد القادر: تأثير المعتزلة في الخوارج والشيعة، دار الأندلس الخضراء، جدة ،200، ص 328 ; الهويدي يحيى: تاريخ فلسفة الإسلام في القارة الإفريقية، دار الاتجاه العربي، مصر، 1965، ج1، ص ص 55- 56.

<sup>9</sup> بن عميرة: المرجع السابق، ص 128.

العباس للمبارزة , ومحمد بن يانيس لتفسير القرآن , والرابع للحلال والحرام واسمه محمد أبو أحمد وقيل أبوا الحسن الأبدلاني  $^1$  .

وعندما وصلوا نادى الإمام عبد الوهاب للمعتزلة فاجتمع الفريقين ثم أخرج كلاهما مناظرا ليناظر قرينه, فجرت المناظرة بين المهدي والمعتزلي وكان الناس يعلمون ما يقولون لكن لم يفلح أحدهما على الآخر فدخل في فنون العلم فخفي ذلك عمن حضرهما غير أنَّ الإمام كان يعلم ما يقولون حتى سار كلاهما كالصفق بين الحديد فغلبه المهدي ثم كبر بين أصحابه 2.

والملاحظ أن هذه المناظرة لم ترد إلا في المصادر الإباضية أمثال الدرجيني وأبي زكريا ..... وحتى وإن ذكرت في المصادر السنية فهي كانت نقلا عن المصادر الإباضية.

أما المناظرة الثانية فإطارها الزماني متأخر عن الأولى والتي حدثت في عهد الإمام الرستمي أبي اليقضان محمد بن أفلح بن عبد الوهاب , وهذه المناظرة رواها لنا المؤرخ سني مالكي عرف عنه نسبة عالية من الموضوعية , حيث يقول ابن الصغير : " أن هناك رجل إسمه عبد الله بن اللمطي إجتمع مع معتزلة زناتة بنهر مينة بتاهرت فنادى الرجل المعتزلي لإبن اللمطي الإباضي مرتين لكن في كلاهما ردَّ رجلان آخران من العامة أما في المرة الثانية رد إبن اللمطي فسأله المعتزلي هل تستطيع الإنتقال من مكان لست فيه إلى مكان لست فيه, فرد: لا . فقال له هل تستطيع الإنتقال من مكان أنت فيه إلى مكان لست فيه فقال إذا شئت , فرد عليه المعتزلي قائلا خرجت منها يا ابن اللمطي " 3 .

وكانت هذه هي جملة المناظرات التي وردت في المصادر الاباضية والسنية والتي تعكس لنا طبيعة العلاقة بين زناتة الواصلية وزناتة الاباضية.

الباروني: المرجع السابق، ص ص 22-123; الدرجيني: المصدر السابق، ج1، ص ص 60-60; أبي زكريا: المصدر السابق، ص 20-102.

الدرجيني: المصدر السابق، ج1، ص57. للمزيد ينظر: بن عميرة: المرجع السابق، ص 129; أبي زكريا: المصدر السابق،  $^1$  الدرجيني: المصدر السابق، ح $^1$  المصدر السابق، ص ص  $^2$  المصدر السابق، ص ص  $^2$  المصدر السابق، ص ص ص  $^2$  المصدر السابق، ص

 $<sup>^{8}</sup>$  ابن الصغير: أخبار الأثمة الرستميين، تح: محمد ناصر، إبراهيم بحاز، دار الغرب الإسلامي، (د.م.ن)، (د.س.ن)، ص ص  $^{8}$  82.

# الفصل الثاني

الدور السياسي للقبائل البربرية ببلاد المغرب الأوسط بين القرنين (2-5هـ)

أولا: الدور السياسي لقبيلة كتامة في بلاد المغرب الأوسط بين القرنين (2-5ه)

- 1) المكانة السياسية لكتامة قبل قيام الدولة الفاطمية.
- 2) المكانة السياسية لكتامة منذ قيام الدولة الفاطمية.

ثانيا: الدور السياسي لقبيلة زناتة في بلاد المغرب الأوسط بين القرنين (2-5هـ)

- 1) إقامة الإمارات الزناتية (بنو يفرن مغراوة).
- 2) العلاقات السياسية بين قبائل زناتة والدولة الرستمية.
- 3) موقف زناتة من حكم العبيديين (مغراوة وبني يفرن).

سنركز في هذا الفصل على كبرى القبائل البريرية التي كان لها دور كبير في التحولات السياسية ببلاد المغرب الأوسط بين القرنين (2–5ه)، أولها قبيلة كتامة التي كان لها الدور الأكبر في قيام الدول (دولة مستقلة شيعية)، وتفويض دول آخرى (الدولة الرستمية). وفي قبيلة زناتة سنتناول الدور السياسي للأكبر فرعي لها وهما مغراوة وبني يفرن، اللتان دارت الكثير من الأحداث حول الزعامات المؤثرة لها كونها استأثرت بأدوار سياسية محورية ببلاد المغرب الأوسط.

## أولا: الدور السياسي لقبيلة كتامة في بلاد المغرب الأوسط بين القرنين (2-5هـ)

إن بداية دور كتامة في القرن 2ه كان ديني، لكن أبي عبد الله الايكجاني استطاع أن يكون منهم مجتمعا تتحكم فيه العصبية المذهبية التي ألغت العصبية القبلية فالسلطة بعدما كانت لمشايخ القبائل أصبحت للمذهب وولاء الفرد لم يعد للقبيلة بل للدعوة، لكن بعد ذلك أصبح دور كتامة سياسي عسكري. فمن خلال مشاركة الجيش الكتامي في حملات الفاطميين نكشف علاقة العسكري بالنخبة السياسية وذلك من خلال إسناد وظيفة والي المدينة لنبلاء عسكريين; أي ازدواجية الدور فنجدهم خاضوا تجربة قادة عسكريين في المدن التي تمت محاصرتها والاستيلاء عليها في المغرب الأوسط.

### 1- المكانة السياسية لكتامة قبل قيام الدولة الفاطمية:

عندما ذهب أبي عبد الله الشيعي إلى ايكجان وأقام بها شهرا اجتمع إليه الكتاميين فقسمهم إلى سبعة أسباع مقدما دهب أبي عبد الله القبيلة إلى سبعة أسباع وجعل على كل سبع مقدما سواء كان جيشا أم منطقة وسماه شيخا وكلفهم بالنظر في الأموال وظل الكتاميين على هذه الخدمة حتى رحيل أبي عبد الله إلى رقادة منتصرا<sup>2</sup>.

فقد لعب الكتاميين دورا مهما على الصعيد السياسي فكانوا ينقلون أخبار وأحوال المدن لأبي عبد الله وبفضلهم بدا يتسع نفوذ الفاطميين بدليل هناك رجل كتامي من أهل اجانة $^{3}$  الكتامية ببلاد المغرب الأوسط يسمى بعبد الله بن كليب وهو شيعي قديم التشيع سار إلى أبي عبد الله الشيعي وكان هذا الاخير يرسله إلى الناحية لكي يزوده

 $<sup>^{1}</sup>$  القاضي النعمان: المصدر السابق، ص  $^{1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  مجانى: من قضايا التاريخ الفاطمى، ص $^{2}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> أجانة: وهي قبيلة كتامية من فرع غرسن بن كتام من بنو ينطاس التي تضم قبائل اجانة، اوماس، غسمان . ينظر: العمايرة، محمد: الجيش الفاطمي، دار كنوز المعرفة، الأردن، 2009، ص 58.

بمختلف الأخبار  $^1$  وكانت أم هذا الرجل تقطن في تيفاش $^2$ . فاحضرها الداعي إلى ايكجان ومعها رجلين آخران هما محمد بن زبور و أبو زعيل  $^3$  فزوده بأخبار عن بلدهم تيفاش وأرسل معهم صولات بن القاسم السكتاني فوصلوا تيفاش فتلقاه أهلها واستأمنوا إليه فآمنهم ودخلها وأقام بها وعين عليها صولات بن أبي القاسم السكتاني واليا عليها  $^5$ 

وضمها سنة (902ه/903م) . ثم استأمن الكتاميون أهل سطيف بواسطة الرجل الكتامي داوود بن حباسة اللهيصي من قبيلة "لهيصة "  $^{7}$  الكتامية ، فبفضل هذا الرجل فتح أهل سطيف أبوابهم لأبي عبد الله الشيعي واستقبلوه و أوليائهم  $^{8}$  ، فقد اتخذ الكتاميين سياسة لضم بعض المدن وجعلها تحت نفوذ الحكم الاسماعيلي وهي أن يقوم بعض من رجال كتامة ببث فكرة الأمن والأمان وعدم الإشهار بالسلاح على أهل المناطق التي يدخلوها و

M. Diehl : **Two archaeological missions in north Africa** published by nourelles archies of scientific and literary design,1891, paris, p67.

القاضي النعمان: المصدر السابق، ص $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> تيفاش: تقع هذه المدينة على بعد 31 كلم جنوب غرب سوق أهراس أي بينها وبين الأربس مرحلة. ينظر: سوالمية، مباركة: قلعة تيفاش دراسة أثرية معمارية، مجلة الناصرية للدراسات الاجتماعية والتاريخية، جامعة باجي مختار، عنابة، الجزائر، م13، (د.ع)، 2022، ص 66 .

<sup>3</sup> القاضى النعمان: المصدر السابق، ص 212.

<sup>4</sup> ابن خلدون: ا**لعبر**، ج6، ص 46.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ميلة: هي مدينة بالجزائر تقع الى الشمال الغربي من قسنطينة بينها وبين بجاية ثلاثة أيام. ينظر: ياقوت، الحموي: المصدر السابق، ج5، ص 44. ; الخربوطلى: المرجع السابق، ص 33.

ابن خلدون: العبر، ج6، ص 45; القاضي النعمان: المصدر السابق، ص 141.  $^6$ 

<sup>7</sup> لهيصة: هي قبيلة كتامية من فرع غرسن من بنو يناوة والتي تضم قبائل جيملة ومسالته ولهيصة. ينظر: العمايرة: المرجع السابق، ص 58.

<sup>.</sup> القاضي النعمان: المصدر السابق، ص ص  $^{8}$ 

<sup>9</sup> ابن خلدون: العبر، ج6، ص 45.

و هكذا استطاع الكتاميون استئمان ودخول طبنة  $^1$  عاصمة الزاب سنة (203هم/906م), ثم دخلوا بلزمة  $^2$  وبغاية سنة (294هم/907م) هذه الاخيرة التي هرب عاملها وملوكها صلحا  $^3$  ومن ثم مسكيانة  $^4$  وتبسة وقسنطينة و مرماجنة  $^5$ .

#### 2- المكانة السياسية لكتامة منذ قيام الدولة الفاطمية:

تشير الباحثة بوبة مجاني إلى أن المصادر الشيعية بعد نكبة الداعي أبي عبد الله وتصفيته جسديًا مع من ناصره ضد الأمام المهدي تكاد تسكت سكوتًا تامًا عن الدور السياسي لكتامة في الخلافة الفاطمية إلاّ ما تعلق بطلب المدد أو عند إحداق خطر ما بالخلافة 6.

فمنذ عهد المهدي بدأ يتراجع دور كتامة السياسي والعسكري، حيث تمت تصفية كبار القواد الكتاميين وبدأ عهد القيادة الصقلية في الجيش الفاطمي. وسيزداد عزل قبيلة كتامة بعد أن يهزم قائدها وهو عامل بغاية كبون أمام صاحب الحمار (أبي يزيد مخلد بن كيداد) ، لأن عبيد الله المهدي عمد على إشراك عصبيات مغربية أخرى في أمور السياسة والجيش لكي لا تنفرد به كتامة وحدها فتشكل بذلك حلف قوي يهدد مصلحته و يشكل خطر على نفوذه بالمنطقة 7، لكن رغم ذلك حظي الكتاميين بنفوذ واسع في إدارة دواليب الحكم ، فقد توزع الكتاميين

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> طبنة: هي عاصمة الزاب تقع هذه المدينة الى جنوب من بريكة وتبعد عليها حوالي 4كلم، استولى عليها ابو عبد الله الشيعي ورجال كتامة أنصاره وعين عليها عاملا شيعيا هو يحيى بن سليمان. ينظر: بن قويدر، نور الدين: طبنة العتيقة من الازدهار الى الذبول والاندثار، مجلة المنتقى للبحوث والدراسات، جامعة باتتة -1- ، الجزائر، م03، ع05، 2022، ص ص 100–105 ; البكري: المغرب في ذكر بلاد افريقية والمغرب (جزء من كتاب المسالك والممالك)، مكتبة المثنى بغداد، العراق، 1964، ص ص 50–51.

 $<sup>^{2}</sup>$  بلزمة: هي حصن في وسط فحص عليه سور تراب، وتقع جنوب سطيف على مقربة من قسنطينة ويقال ان أبا عبد الله الشيعي دخلها عنوة بعد حصار شديد بينما هناك من يرى انه دخلها صلحا وأمنا. ينظر: ابن حوقل: المصدر السابق، ج2، ص ص  $^{91}$  و فرحات: المرجع السابق، ص  $^{61}$  المرجع السابق، ص  $^{62}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ابن خلدون: العبر، ج6، ص 45; القاضى النعمان: المصدر السابق، ص 141.

<sup>4</sup> مسكيانة: هي قرية على نهر بين مجانة بغاية هي اليوم مدينة تابعة لولاية أم البواقي، ينظر: الحمروني، محمد رياض والباهي، أحمد: المدن والآثار بيلاد المغرب والمتوسط، أعمال الندوة العلمية الدولية السابعة جامعة القيروان، الكاف،2018، ص 18. ينظر الملحق رقم (4).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> لقبال: المرجع السابق، ص 286.

<sup>6</sup> مجانى: من قضايا التاريخ الفاطمى، ص 86.

 $<sup>^{7}</sup>$  لقبال: المرجع السابق، ص 332.

كعمال على الولايات المختلفة وكانوا من زعماء كتامة  $^1$ ، فقد كان الكثير منهم يشرفون على النواحي الإدارية والعسكرية  $^2$ .

ومن أشهر القادة الكتاميين الذين وكلت إليهم هذه المهام هو أبو حميد دواس بن صولات والي تيهرت وأبو يوسف ماكنون بن ضبارة الأجاني والذي كان واليا على مدينة بغاية ومحسن بن واصل الملوسي والذي كان قائد جيش ويدير المهام الإدارية للبلاد أيضا <sup>3</sup>،فهؤلاء كانوا مشرفون على حركات البتر وعلى الجزء الغربي للدولة الفاطمية وخاصة مع تزايد خطر الزناتيين لعب هؤلاء دورا كبيرا في سبيل بقاء المنطقة تحت نفوذ الدولة الفاطمية .4

تمكن الكتاميين بعد أخذ الأوامر من الخليفة الفاطمي المهدي بإشاعة الأمن بين العامة وأنهم سيتسامحون مع الطوائف غير الشيعية وهكذا تمكنوا من دخول تاهرت أمانا سنة (296هه/908م)لكن جند كتامة تتكروا لوعودهم ومارسوا أفعال سيئة ضد سكان البلاد<sup>5</sup>.

بعدما ضمن الكتاميين تاهرت تحت نفوذ الحكم الاسماعيلي عين عليها المهدي أخلص رجال وقادة كتامة وهو أبو حميد دواس بن صولات اللهيصي $^6$  ، والذي عُيّن كوالي على تاهرت وشرقي المغرب الأوسط وعمل على مراقبة مغراوة وبنو يفرن الزناتيين الذين واجهوا الفاطميين بالعداء بقيادة محمد بن خزر زعيم مغراوة ، حيث عمل أبو حميد على القضاء على أي محاولة من جانبهم للتخلص من سلطان الفاطميين على المغرب الأوسط $^7$ ، وبقى

 $<sup>^{1}</sup>$  سرور: المرجع السابق، ص  $^{27}$ 

وراس، رفيق: الأوضاع الاجتماعية بالمغرب في عهد الدولة الفاطمية (296–362هـ) ، مذكرة مقدمة لنيل شهادة الماجستير في التاريخ الاسلامي ، اشراف : مرمول محمد الصالح ، قسم التاريخ والآثار ، جامعة منتوري قسنطينة ، الجزائر ، 2007-2008 ، 2008-100 المرجع السابق ، 2008-100 المرجع السابق ، 2008-100 المرجع السابق ، 2008-100

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> بن مهية، إبراهيم وبوقاقة، حليمة: الحراك القبلي في المغرب الأوسط مابين القرنين 3-4ه، قراءة في نموذج قبيلة كتامة، مجلة الرواق للدراسات الاجتماعية والإنسانية، جامعة احمد بن بلة، وهران، الجزائر، مج07، ع02، 2021، ص383 ; الجيلالي، عبد الرحمان بن محمد: تاريخ الجزائر العام، ط2، دار مكتبة الحياة، الجزائر ،1965، ج1 ص 287.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> لقبال: المرجع السابق، ص 344.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> العبادي، أحمد المختار: في التاريخ العباسي والفاطمي، دار النهضة العربية، بيروت، (د. س. ن)، ص 229; لقبال موسى: المرجع السابق ص 341.

 $<sup>^{6}</sup>$  القاضى النعمان: المصدر السابق، ص $^{22}$ ; لقبال: المرجع السابق، ص $^{6}$ 

 $<sup>^{7}</sup>$  مؤنس: المرجع السابق، ص  $^{85}$ 

معه إبراهيم بن محمد اليماني الذي كان يرافق الداعي وكان قد عرف في كتامة بالسيد الصغير ، وكانت معهم حامية كتامية عملت على حفظ الأمن في المدينة 1.

وكنتيجة لتفضيل الفاطميين لقبيلة كتامة دون سواها بالمكانة المرموقة والمناصب الإدارية التي وكلت لهم أدت إلى إحياء الصراع القبلي من جديد فاستغلت الدولة الفاطمية الوضع $^2$ ، واتبعت سياسة الإغراءات والامتيازات وضرب القبائل ببعضها . مما أدى إلى ظهور خطر الزناتيين خاصة حركة ابن خزر الذي دخل في صراع مع أبي عبد الله الشيعي و الكتاميين حول مدينة تيهرت إلى ان تم القضاء عليه في عهد ولاية الفضل بن حبوس فيما بعد  $^3$ ، لذلك فقد ساهم الكتاميون بقيادة مصالة بن حبوس من توطيد أركان الحكم الفاطمي في ربوع المغرب الأوسط ، لأن الفضل الأول في نشر التشيع في المنطقة كان لأبو حميد الذي حوَّل تاهرت من معقل الخارجية إلى مركز الإسماعيلية ، ومن بعده وقعت هذه المهمة على مصالة بن حابوس  $^4$ .

وهكذا استطاع الكتاميون ومن معهم من إسقاط نظام الإمامة الرستمية وكرد فعل ظهرت حركة معارضة داخلية لوجود كتامة في تاهرت محركها الأول هو المجموعات المذهبية غير الشيعية ،لكن رغم ذلك فقد كفتهم كتامة شر وخطر قبائل زناتة لأن ضم تاهرت التي تقع في مجالات البتر ، يعني أنّ قلب بلاد البتر وزناتة قد أصبحوا محاصرين ويتجلى دور الكتاميين أيضا في استناد الداعي عليهم في صراعه مع المهدي فقد كانت المجابهة بين قوتين قوة المهدي لمهدويته وقوة الداعي بأنصاره وعمله ونشاطه ، حيث قامت بعض العناصر المعادية للمهدي بالتصدي للمهدي حتى استطاعت ان تغتك منه كل بلاد كتامة و الزاب  $^{6}$ ، لان مقتل الداعي كانت له أصداء حزينة في نفوس الكتاميين  $^{7}$ .

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> لقبال: المرجع السابق ص ص 346-347.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> بوراس: المرجع السابق، ص 12.

 $<sup>^{3}</sup>$  زغلول: المرجع السابق، ص 105.

<sup>4</sup> القاضى النعمان: المصدر السابق، ص 327.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> لقبال: المرجع السابق، ص 366.

 $<sup>^{6}</sup>$  مجانى: من قضايا التاريخ الفاطمى، ص $^{6}$ 

<sup>7</sup> القاضي النعمان: المصدر السابق، ص 312.

ومنه نستنتج أنّ كتامة هي حلف قبائلي ضخم يستطيع أنّ يحقق الكثير لو أنه وجد قيادة سليمة لكن قيادة بعض الخلفاء الفاطميين للكتاميين في المغرب الأوسط، لم تكن سليمة فنجده يقرب إليه نفر من كتامة ليستعين بهم على أبي عبد الله وتارة يضرب القبائل ببعضها ويسير في طريق المؤامرات لا تتتهي.

### ثانيا: الدور السياسي لقبيلة زناتة في بلاد المغرب الأوسط بين القرنين (2-5هـ):

من أشهر القبائل الزناتية التي كان لها أدوار محورية سياسية ببلاد المغرب الأوسط هما فرعي بني يفرن ومغراوة، فقبيلة بنو يفرن ظهرت فيها شخصيات أمثال أبي قرة اليفرني ويعلى بن محمد بن صالح اليفرني، وكذلك ظهرت في قبيلة مغراوة أسرة بني خزر التي استأثرت بأدوار لأجيال متعاقبة.

## 1- اقامة الامارات الزناتية (بنو يفرن - مغراوة):

أ- إمارة أبي قرة اليفرني بتلمسان (148 هـ/765 م):

في سنة (148ه/ 765م) انتفض بنو يفرن في تلمسان ودعوا للخارجية الصفرية ثم قدموا على أنفسهم أبا قرة اليفرني وبايعوه بالإمامة . 1 لكن لا ندري بالضبط متى انتهى أمر هذه الإمارة ، غير أن المؤرخين يتفقون على أنها قصيرة المدى ، ثم تولى أمر تلمسان بعده المغراويين من بنو خزر 2 ، وبعد انتفاض هؤلاء بتلمسان أرسل إليهم ابن الأشعث قائده الأغلب بن سالم التميمي ، ففر أبي قرة من الزاب إلى المغرب الأقصى لكن عاد لتلمسان فور رجوع بني الأغلب ، ولما اجتمع البرير لمحاصرة عمر بن حفص بن أبي صفرة الملقب بهزارمرد سنة ( فور رجوع بني الأغلب ، ولما اجتمع البرير لمحاصرة عمر بن حفص بن أبي صفرة الملقب بهزارمرد سنة المعمد أبي قرة وكان له ذلك حتى إذا انسحب بالجيش لبلادهم لم يجد والده بدًا من أتباعهم 4 ، ثم حاصرهم مرة ثانية في القيروان فهلك عمر بن حفص 5 ، غير أن المصادر لا تقدم لنا معلومات حول الطريقة التي سكن فيها وأفل بها نجم أبي قرة ، سوى أنهم قد استقاموا واستكانوا في عهد يزيد بن حاتم ليعود ظهورهم مع أبي يزيد مخلد بن كيداد6.

<sup>1</sup> ابن خلدون: العبر، ج7، ص17.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> شاوش، محمد بن رمضان: باقة السوسان في التعريف بحاضرة تلمسان عاصمة دولة بني زيان، ديوان المطبوعات الجامعية، الجزائر، 2011، ج1، ص 47.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ابن خلدون: العبر، ج7، ص 18.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> سليمان، داوود بن يوسف: حلقات من تاريخ المغرب الإسلامي، مطبعة داوود، (د. م. ن)، 1993، ص131; بن عميرة: المرجع السابق، ص ص ص 86، 92.

 $<sup>^{5}</sup>$  إلياس: المرجع السابق، ص  $^{190}$ 

ابن خلدون: العبر، ج7، ص ص 18-19.  $^{6}$ 

## ب-يعلى بن محمد بن صالح اليفرني (338-347 هـ/ 949-958 م):

كان محمد بن صالح اليفرني هو رئيس بني يفرن في مجالات تاهرت وتلمسان ، قتله عبد الله بن بكر من بني يفرن وكان متحيزا لمغراوة وهذا يعكس لنا غلو يد الفاطميين الذي يرمي إلى ضرب القبائل ببعضها البعض وزرع التنافس القبلي بين بني يفرن ومغراوة ، وبعد وفاته خلفه أبناءه من بني يفرن  $^1$  ، وهو ابنه يعلى بن محمد بن صالح اليفرني  $^2$  ، الذي ضاع صيته ، فاختط مدينة إفكان (التي كانت في الأصل سوق من أسواق زناتة وهي تقع في الطريق بين ارشقول وتاهرت قرب أسلن  $^3$ .

فقام بتمدينها وتأسيسها سنة (338هـ/ 949هـ) ،ثم امتلك وهران سنة (340هـ/951هـ) ،وتاهرت التي استولى عليها بمساعدة الخير بن محمد بن خزر 4، وهذا يعكس لنا التحالف اليفرني المغراوي . ونظرا لقوة نفوذه قام الناصر الأموي بتعيين رجال من بيته على مدن المغرب الأوسط التي تقع تحت نفوذ زناتة إلى غاية حملة جوهر الصقلي على بلاد المغرب سنة (347هـ/958هـ) ، فدخل يعلى في طاعته ، لكن جوهر قتله 5.

#### ج- إمارة بنو خزر المغراويين بتلمسان:

لابد من الإشارة إلى أن الرياسة في هذه الإمارة لبنو خزر غير أن العصبية لم ترتكز في مغراوة فحسب بل تعددت إلى مشاركة بني يفرن أيضا، وهذا راجع لكونهم من أب واحد وينتمون لقبيلة واحدة هي زناتة .

ليس هناك ما يذكر في المصادر حول تاريخ قيام هذه الإمارة ، غير أن المتفق عليه والمعروف أن أوَّل نشاط لقبيلة مغراوة كان أيام قيام دولة الأدارسة ، فبعدما استقام الأمر لإدريس بن عبد الله  $^6$  في مدينة وليلي

ابن خلدون: تاریخ ابن خلدون، دار الکتاب المصري، القاهرة ، ( د . س. ن)، ج13، ص36 ; ابن خلدون: العبر، ج7 ، ص ص18 ابن خلدون: تاریخ ابن خلدون، دار الکتاب المصري، القاهرة ، ( د . س. ن)، ج13، ص36

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> يعلي بن محمد بن صالح اليفرني: هو أمير بني يفرن، وخليفة الناصر لدين الله على بلاد العدوة، توفي سنة(347هه) من طرف قادة كتامة مقابل أعطاهم إياهم جوهر الصقلي. ينظر: ابن أبي زرع: الأنيس المطرب بروض القرطاس في أخبار ملوك المغرب وتاريخ مدينة فاس، دار المنصور للطباعة والوراقة، الرباط، 1972، ص ص 89-90.

 $<sup>^{2}</sup>$ غوتيه، أ.ف : المرجع السابق، ص  $^{2}$ 

 $<sup>^{4}</sup>$  مجهول: مفاخر البربر ، تح : بوباية عبد القادر ، دار أبي الرقراق ، الرباط ، 2005 ، ص ص  $^{9}$  -95.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> إلياس: المرجع السابق ، ص 193.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> هو إدريس بن عبد الله الكامل ابن الحسن المثنى ابن الحسن السبط ابن علي رضي الله عنه. ينظر: بوزياني، الدراجي: دول الخوارج والعلويين دار الكتاب الغربي ، الجزائر ، 2007 ، ص 208.

بالمغرب الأقصى سنة (172ه/789م)<sup>1</sup>، نهض إلى بلاد المغرب الأوسط وهناك التقى بمحمد بن خزر بن صولات المغراوي أمير زناتة وتلمسان وأعلن له ولاء الطاعة وحمل كل قبيلة مغراوة وبني يفرن على الدخول في طاعته <sup>2</sup> أيضا وكان له ذلك ، فمكنه من تلمسان وأمَّن أهلها وكل قبائل زناتة وهكذا بفضل بنو خزر أصبحت تلمسان تحت نفوذ العلويين ثم بنى محمد بن خزر مسجدا <sup>3</sup> ، وفي المنبر كتب عليه : " بسم الله الرحمان الرحيم هذا ما أمر به الإمام إدريس بن عبد الله بن الحسن المثنى بن علي رضي الله عنه ، وذلك في صفر 174ه... <sup>4</sup>

لكن امتلاك إدريس لتامسان كان يشكل خطرا كبيرا على مصالح الخلافة العباسية ، وهذا ما خشيه الخليفة هارون الرشيد ، لأنه فتح مدينة تلمسان حسبه هو باب افريقية ، ومن ملك الباب يوشك أن يدخل الدار ، فدبرت له مؤامرة وقتل 5.

لكن رغم ذلك استمر ولاء بنو خزر وقومهم بتلمسان للأدارسة حتى أنهم حاربوا جيرانهم الرستميين بتاهرت للدخول في طاعة دولة الأدارسة العلويين ، وقبلت مغراوة أن تكون الحواضر ببلاد المغرب الأوسط لأبناء إدريس ، فكانت تلمسان لولد ادريس بن محمد بن سليمان ، وأرشكول لولد عيسى بن محمد ، وتتس لولد إبراهيم بن محمد ، وبقى النفوذ في ضواحي تلمسان لمغراوة وبني يفرن  $^{6}$  .

#### 2- العلاقات السياسية بين قبائل زناتة والدولة الرستمية :

أشارت المصادر الاباضية إلى العلاقة التي تجمع بني يفرن والدولة الرستمية ، في حين نرى أن المصادر السنية أغفلت ذكرها باستثناء ما ذكر لنا ابن خلدون بقوله " ولم يزل الملك في بني رستم هؤلاء بتاهرت وحازتهم جيرانهم من مغراوة وبني يفرن على الدخول في طاعة الأدارسة لما ملكوا تلمسان ، وأخذت بها زناتة من لدن ثلاث وسبعين ومائة فامتنعوا عليهم سائر أيامهم.....". 7

وتذكر المصادر الاباضية أن جذور هذه العلاقة بين بني يفرن والدولة الرستمية تعود إلى عهد عبد الرحمان بن رستم مؤسس هذه الدولة والذي سعى من البداية إلى كسب ثقة بني يفرن ، فذهب وتزوج امرأة يفرنية منهم ( من

ابن أبي زرع: المصدر السابق ، ص  $^{1}$ 

<sup>. 163</sup> بابن خلدون: العبر ، ج7 ، ص102 ; السلماني: المرجع السابق ، ص $^2$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  سليمان: المرجع السابق ، ص  $^{3}$ 

ابن أبي الزرع: المصدر السابق ، ص 21.

م المرجع السابق، ص 47; سالم: المرجع السابق، ص 375.  $^{5}$ 

ابن أبي الزرع: المصدر السابق ، ص 24 ; الياس: المرجع السابق ، ص  $^{6}$  ابن أبي الزرع: المصدر

<sup>.160–159</sup> ابن خلدون: العبر ، ج6، ص ص أحدون العبر ،

تلمسان) وهي من أنجبت له ابنه عبد الوهاب ، وهدفه من هذا الزواج السياسي هو تحسين علاقاته السياسية 1، لأن هذه القبائل لأن هذه القبيلة لعبت دورا كبيرا في تحريك الأحداث ببلاد المغرب الأوسط وحسب محمد بن حسن أن هذه القبائل كانت موطنها الأصلي بطرابلس ، ولم ينتقل إلى تلمسان وجبل الأوراس إلا زمن الاضطرابات السياسية في نهاية القرن الأول وبداية القرن الثاني ه ، وذلك عندما أسس أبو قرة اليفرني إمارة صفرية بتلمسان 2 ، وهذا نفس ما أشار إليه Carette بأن قبائل زناتة على رأي الاباضية، لذلك فان تأسيسه الدولة الرستمية بالمغرب الأوسط كان سببا في دخولها .3

لكن هذه السياسة ما لبثت حتى انقلبت على مصالح الدولة فعندما أحس عبد الرحمان بدنو أجله جعل الإمامة شورى بين ستة نفر من بينهم: ابنه عبد الوهاب، أبو قدامة يزيد بن فندين اليفرني، لكن هذا الأخير عندما لاحظ أن قلوب العامة لم تكن ميالة له، قام بتولية الإمام عبد الوهاب، لأن والدته كانت من بني يفرن، ورجو فيه أن يؤثرهم بالوظائف والمناصب العليا في البلاد لأنهم أخواله. فهموا بمبايعته لكنهم قيدوا سلطة الإمام بوضع شرط ينص بأنه لا يقضي أمرا دون جماعة معلومة، لكن قيل لهم لا نعلم في الإمامة شرط غير أن يحكم بكتاب الله وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم، فترك ابن فندين وأصحابه الشرط. 5

لكن ما يذكر هو أن تصرفات الإمام عبد الوهاب فيما بعد هي من أدت إلى حدوث أول انشقاق في الاباضية ، غير أن المصادر الاباضية لا تسيئ للإمام عبد الوهاب بل ذكرت أن ابن فندين وأصحابه ندموا على مبايعة الإمام عبد الوهاب ، لأنه عين على ولايته أهل الزهد والورع لكنه لم يُعلمهم بذلك وعلى حد قوله هم أولى بها لأنه بفضلهم تمت له المبايعة 6 ، فأنكروا إمامته وخرجوا من المدينة حتى أتو كدية معروفة بكدية النكار ، فدخلوا في معركة حاسمة مع الإمام عبد الوهاب والتي قتل فيها ابنه ثم قتل زعيم النكارية ابن فندين فيما بعد .7

<sup>.</sup> الدرجيني : المصدر السابق، ج1 ، ص47 ; أبي زكريا : المصدر السابق ، ص48

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> محمد ، بن حسن :المرجع السابق، ص 200.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>Carette: Recherche sur l'origine et les migrations des principales tribu de l'Afrique septentrionale. paris1853p178.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> أبي زكريا: المصدر السابق، ص ص 86-87.

الدرجيني : المصدر السابق ، ج1 ، ص 47.

<sup>.48</sup> من المصدر السابق ، ص88 - 88 ; الدرجيني : المصدر السابق ، ج1 ، م6 أبي زكريا : المصدر السابق ، ج1

<sup>. 113–112</sup> من صابق ، ص $^7$  بن حسن : المرجع السابق ، ص $^7$  ابن الصغير : المصدر السابق ، ص

ومنه نستنتج أن الدور السياسي الذي لعبته هذه القبيلة يجعلنا ندرك حجم العصبية التي تتمتع بها داخل الدولة الرستمية.

أما بالنسبة للعلاقة التي تجمع قبيلة مغراوة بالدولة الرستمية فقد كانت يحكمها التوجه المذهبي لهذه القبيلة التي حافظت على المذهب السني ، وهذا ما أثر على توجهها وعلاقاتها السياسية والعسكرية مع الدول المستقلة القائمة آنذاك ، وبما أنها كانت تحت طاعة دولة الأدارسة العلويين مذهبيا وسياسيا فهذا دفعها إلى محاربة الدولة الرستمية ، وهذا ما ذكره ابن خلدون بأن المغراويين حاربوا جيرانهم من بني رستم للدخول في طاعة الأدارسة أ.

ورغم ما حل من مناوشات بين قبيلة مغراوة وهذه الدولة المستقلة ( الرستمية – الأدارسة بتلمسان ) إلا أنها لم تفقد سيطرتها كليا على المناطق التي كانت خاضعة لها سابقا فتوارثها بنو خزر واحد تلوى الآخر وخاصة الإخوة بنو الخزر الذي تزامنوا مع حكمها في نفس الفترة وهم محمد بن خزر وعبد الله ومعد وفلفول بن خزر .

## 3- موقف زناتة من حكم العبيديين (مغراوة وبني يفرن):

تعتبر قبيلة زناتة من القبائل الفاعلة ببلاد المغرب الأوسط كونها ساهمت في تهييج العامة ضد حكم الفاطميين، وشكلت خطرا مستداما على الدولة الفاطمية العبيدية حتى أثناء مرحلة الدعوة ناهيك عن مرحلة الدولة ومن القبائل زناتة التي تقاسمت الأدوار العدائية اتجاه الحكم الاسماعيلي هما فرعا مغراوة وبني يفرن.

#### أ- موقف قبيلة مغراوة من الوجود الفاطمي:

ظهرت بوادر عداء قبيلة مغراوة للدعوة الشيعية والتوسع الفاطمي منذ مرحلة الدعوة الإسماعيلية ، وذلك عندما كان أبي عبد الله الشيعي في ايكجان وعبيد الله المهدي بسجلماسة ، أي قبل قيام الدولة الفاطمية ، وذلك عندما أرسل محمد بن خزر جماعة من رهطه الزناتيين لاعتراض رسل الداعي الشيعي وهم أربعة عشر رجلا من الكتاميين ، فترصدوا لهم قرب طبنة وقتلوهم عن آخرهم ، بعدما قاموا بدفن الكتب التي كانت مع هؤلاء الدعاة 3.

 $<sup>^{1}</sup>$ ان خلدون : العبر ، ج6، ص ص 159 العبر ،

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> الناصري: الاستقصاء لأخبار دول المغرب الأقصى ، تح: الناصري جعفر والناصري محمد ، دار الكتاب ، الدار البيضاء ، 1997، ج1 ، ص 263.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> بلهواري، فاطمة: معارضة محمد بن خزر المغراوي للوجود الفاطمي في بلاد المغرب الأوسط، مجلة العصور، جامعة وهران، الجزائر، (د. مج)، ع30 ، 2003 ، ص 3.

وما بقي منهم سوى رجل واحد تثاقل بجراحه وأخبر عامل طبنة يحيى بن سليمان وهو الذي بلّغ الداعي فعرفوا مكان الكتب ، وسُعدوا لأن زناتة لم تطلع عليه .<sup>1</sup>

لكن بعد ذلك تغيرت الأوضاع ، فعندما علم محمد بن خزر بقدوم أبي عبد الله إلى سجلماسة وافاه بطبنة يسأله الأمن فأمنه ، لكن في الواقع كانت مجرد حيلة سياسية من زناتة ليأمنوا شره ، وخاصة أن محمد بن خزر يعلم جيدا أنه لا طاقة له ولرجاله بمواجهته ، لكن سرعان ما انقلب عليه وهاجم عامل الشيعة داوس بن صولات ، ودخل معهم في حروب عدة وفي سنة ( 316هـ) أعلن ولائه للناصر الأموي وطرد أولياء الشيعة من المغرب الأوسط ماعدا تاهرت . 2

وكان طموح ابن خزر يرمي إلى تأمين نفوذه على قبيلة زناتة فكثر منافسوه من أعوان الأموبين والشيعة أمثال موسى بن أبي العافية الذي استفحل أمره في المغرب الأقصى  $^{3}$ , وفلفول بن خزر الذي خالف أخاه محمد ، مما أدى إلى حدوث انشقاق في صفوف مغراوة ، وانحازت جماعة منهم برئاسة فلفول وأعلنت طاعتها إلى الشيعة وكنتيجة لذلك عقد له أبي عبيد الله المهدي على تاهرت  $^{4}$ , وأصبح يلعب دورا في الحفاظ على مكتسباته في المنطقة وقامت بحملة ضد قومه من زناتة  $^{5}$ .

كانت هذه الأحداث هي بداية الحركة المعادية التي تبنتها زناتة عامة ومغراوة خاصة اتجاه توسع العبيديين ، خاصة محمد بن خزر درة مغراوة ، الذي ركز نشاطه في النواحي الغربية للمغرب الأوسط ، حيث أقلق عامل تاهرت داوس بن صولات اللهيصي ، وقتل القائد مصالة بن حابوس ، فكان هو أكبر قوة سياسية زناتية معارضة للفاطميين  $^7$ ، كما استطاع معبد بن خزر القضاء على ممثل الفاطميين زيدان الخصي  $^8$ ضف إلى ذلك حميد بن خزر الذي كان يهدف إلى تكوين دولة زناتية مستقرة ، فنجده ينتقل في مجالات واسعة شملت المغرب الأوسط ،

 $<sup>^{1}</sup>$  بن عميرة: المرجع السابق ، ص  $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> لقبال: طبنة في مجال العلاقة بين زناتة والفاطميين حتى نهاية عهد المنصور والفاطميين ، مجلة حوليات جامعة الجزائر ، مج60 ، ع20 ، الجزائر ، 1991 ، ص 44.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ابن خلدون : العبر ، ج6 ، ص 178.

 $<sup>^{4}</sup>$  بن عميرة: المرجع السابق ، ص  $^{2}$ 

منارى : المصدر السابق ، ج1 ، ص $^{5}$ 

مبنة في مجال العلاقة ، ص 45. و القبال: طبنة في مجال العلاقة ، طبنة في  $^{6}$ 

<sup>.229</sup> بين عذارى : المصدر السابق ، ج1 ، ص 7

<sup>8</sup> ابن خلدون : العبر ، ج1، ص 36.

حتى أصبحت تلمسان هي قاعدة زناتية <sup>1</sup> ، ومن مظاهر معاداة بنو خزر للوجود الفاطمي أيضا ولو أنها ذات طابع عسكري هو انضمام قبائل بنو خزر بدافع العصبية إلى ثورة أبي يزيد مخلد بن كيداد ليؤكدوا عدائهم ورفضهم للوجود الفاطمي على أراضيهم لكن سرعان ما انقلبوا عليه بعد ذلك .<sup>2</sup>

#### ب- موقف بني يفرن من الوجود الفاطمي:

كان بنو يفرن معاديين للدولة الفاطمية غير أن موقفهم العدائي لم يكن سياسي بل كان عسكري ويتجلى ذلك من خلال ثورة أبي يزيد مخلد بن كيداد النكاري اليفرني الذي كانت كل الظروف السياسية لصالحه فعندما أخذ يحتسب على الناس في أفعالهم مذاهبهم على الأموال ويحرض على الثورة ضد السلطان فانتشرت الأخبار و انضمت له الطوائف الدينية الاباضية و السنية .

ومنه نستنتج أن مسيرة العلاقة العدائية اتجاه الحكم الاسماعيلي ببلاد المغرب الأوسط قد تتاوبت عليها فرعا زناتة: مغراوة وبنو يفرن ، طيلة حكم الفاطميين للمنطقة.

بينما وعلى خلاف ما سبق ذكره فهناك من الزناتيين من كانوا موالين للخليفة الفاطمي القائم بأمر الله وهذا بسبب السياسة التي استعملها معهم هذا الأخير ، وهي إغراء بعض الجماعات الزناتية بالوظائف ومنحهم الاقطاعات <sup>4</sup> مثل مصعب بن متى الزناتي ، وجماعات كثيرة من زناتة حيث أمر بإنزالهم وأجرى الوظائف عليهم وأمرهم أن ينزلوا حيث أحبوا من البلاد <sup>5</sup>. وخاصة أن هذه الجماعات هي التي وافقته عند الحائط حمزة <sup>6</sup>، والمعروف أن هذه المنطقة يغلب على سكانها والبربر ولذلك ارتمت في أحضان الفاطميين طمعا في حمايتهم أو الحصول على مكاسب سياسية .<sup>7</sup>

 $<sup>^{1}</sup>$  لقبال: طبنة في مجال العلاقة ، ص 45.

بن ب ي ببن العقال المال

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> تازي : المرجع السابق ، ص 11.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ابن خلدون: العبر، ج7، ص 36; بن عميرة: المرجع السابق، ص 199. بلهواري: نشاط الحركة المذهبية، ص ص 249-295. <sup>4</sup> بوراس: المرجع السابق، ص 19.

 $<sup>^{5}</sup>$  الداعي إدريس: المصدر السابق ، ص ص  $^{217}$ 

 $<sup>^{6}</sup>$  حائط حمزة: بين جبل البيبان ومدينة البويرة في بلاد صنهاجة وسميت بهذا الاسم نسبة إلى مؤسسها حمزة بن الحسن بن سليمان العلوي ، وأسس هذه المدينة في أوائل القرن الثالث للهجري /التاسع ميلادي على سهل فسيح بأهواز بجاية ، واضطلعت هذه المدينة بدور متنامي في المنطقة لأنها كانت من الممولين للحملات العسكرية لقبيلة صنهاجة. ينظر: الداعي إدريس: المصدر السابق ، ص217; ابن سعيد: المصدر السابق ، ص65. ابن حوقل: المصدر السابق ، ج2 ، ص87

الداعي إدريس: المصدر السابق ، 218 بوراس : المرجع السابق ، ص20 ; الداعي إدريس: المصدر السابق ، 218 الداعي أدريس: المصدر السابق ، 218

## الفصل الثالث

الدور الديني لقبيلة صنهاجة ببلاد المغرب الأوسط بين القرنين (2-5ه)

## أولا: الدولة الزيرية الصنهاجية بين المذهب الشيعي والمالكي.

- 1) بني زيري بين الولاء للمذهب الشيعي والمالكي.
  - 2) إعلان المعزّبن باديس القطيعة المذهبية.
    - 3) دور الأسرة الزيرية في ترسيخ المالكية.

## ثانيا: دور بني حماد الصنهاجيين في التغيير المذهبي.

- 1) تعليم الفقه وأصوله على المذهب المالكي.
- 2) التسامح الديني مع الطائفة المسيحية.
- 3) ازدهار العمارة الدينية على العهد الحمادي.

منذ مطلع القرن الثاني للهجري الموافق للقرن الثامن ميلادي والمغرب الأوسط يشهد تحولات دينية شتى، حيث شهد ظهور العديد من التيارات المذهبية التي كان للقبائل البربرية دور بارز في تحريك أحداثها. بما فيها قبيلة صنهاجة البرنسية التي لم يبرز دورها الديني الا في مطلع القرن الرابع للهجري، وان وجد فإننا ومن منطلق دراستنا لهاذا الجانب لم نجد هناك ذكر لدورها الديني في المصادر والدراسات المعاصرة، التي سبق لنا الاطلاع عليها في الفترة المحصورة بين القرنين الثاني والثالث للهجري. لكن مع القرن الرابع للهجري يتضح لنا جليا الدور الذي لعبه بني زيري في مناصرة المذهب الشيعي في البداية الى عهد رابع امرائها ليعلن قطيعة المذهب الشيعي ويأثر بذلك مذهب دار الهجرة ألا وهو المذهب المالكي، الذي أصبح على عهد بني عمومتهم الحماديين هو المذهب السائد في كافة ربوع بلاد المغرب الأوسط وهو مالم يحدث من قبل.

## أولا: الدولة الزيرية الصنهاجية بين المذهب الشيعي والمالكي.

#### 1. بنى زيري بين الولاء للمذهب الشيعى والمالكى:

سار بلكين بن زيري بن مناد الصنهاجي (362-373 هـ /973 - 984 م) على نهج العبيديين الذين رسموه له فتفانى في نشر التشيع في بلاد المغرب, تعبيرا عن ولائه للعبيديين و التزامه بطاعتهم, فاتخذ من عبد الله بن محمد أداة لنشر التشيع (التشيع) .فتفانى هذا الأخير في نشر التشيع حتى لقب بالمحتال فقد كان يلاحق فقهاء المالكية ليجبرهم على الدخول في التشيع , و لم يكتفي بذلك فقط بل عقد مجالس المناظرات بين فقهاء المالكية و دعاة الشيعة فإذا خسر المالكيين لجأ للوعد و الوعيد لكي يرغبهم في التشيع ناهيك عن المغارم التي فرضوها على أهل السنة للضبغط عليهم , حتى أنهم أجبروهم في بعض الأحيان على الدخول في خدمة الجيش وأهل السنة يكرهون ذلك لأنه نوع من الجهاد , و هذا لا يجوز مع أهل الكفر 1.

غير أنّ بلكين بن زيري حاول التوفيق بين المذهبين السني المالكي و الشيعي الرافضي، و ذلك عندما بدأت العلاقات تسوء بينه و بين العبيديين . فتقرب من فقهاء المالكية حتى إذا توفي الفقيه المالكي أبي سعيد خلف بن عمر ذهب مع عساكره و صلى عليه هو ومن معه من عساكره و كل أنصارهم من المذهب الموافق أو

- 54 -

<sup>. 151،</sup> محمد: التشيع في بلاد المغرب ال إسلامي , دار النهضة العربية , القاهرة ,1993 , ص $^{1}$ 

المخالف  $^1$  و يؤكد على هذا الطرح الهادي اروجي إدريس أن بلكين في أول أمره تقرب من المذهب المالكي المناهض للشيعة و الكتاميين  $^2$ .

و عندما توفّي بلكين خلفه ابنه المنصور (373-386ه / 984-996) ,و في عهده توطدت العلاقة بين الزيريين وأتباع المذهب المالكي $^{3}$  , و كانت في طريقها إلى التحسّن و العكس كانت علاقته مع الشيعة الفاطمية آخذة للتدهور و السبب في ذلك طبعا هو ان المنصور قام بقتل الكاتب عبد الله بن محمد وهذا كان له أثر كبير ليقربه أهل السنة إليهم حتى إذا سمع المنصور مرة أحد رجال الشيعة يسب بعض الصحابة أمر بقتله فقتل و هكذا أخذ يضيق على الشيعة  $^{4}$ .

حتى القضاء في المغرب الأوسط أصبح منحصر في الأسرة المالكية و التي ارتبطت بشدة بفقهاء المالكية ما عدى صبرة المنصورية الذين كانوا من الإسماعيلية , لأن الدولة لا تزال لم تتخل بعد عن المذهب الإسماعيلي<sup>5</sup> .فهدأ الصراع المذهبي على عهده ولم تتعرض له الدولة الفاطمية لأنها كانت ترى جيدا توجه المنصور نحو النزعة الاستقلالية منذ توليه للإمارة و ما ان حل عهد باديس بن المنصور حتى عاد الصراع من جديد , و ناصر باديس المذهب الشيعي على حساب السني , لكن في أواخر عهده اشتد ساعد أهل السنة لأنه سنلاحظ فيه أول خروج على طاعة العبيديين في المغرب لكنه لم يكن من قبل باديس بل كان من قبل عمه حماد <sup>6</sup>, الذي أعلن استقلاله عن طاعة العبيديين و قام بملاحقة الشيعة و قتلهم كما سنرى فيما بعد<sup>7</sup>.

### 2) إعلان المعزّبن باديس (406-454هـ/1015-1062م) القطيعة المذهبية:

1-2 أسباب القطيعة المذهبية: ان السياسة المذهبية التي اعتمدها الفاطميون ببلاد المغرب الأوسط كانت قائمة أساسا على الاضطهاد و التعصب الشيعي الاسماعيلي، فالمالكية رغم أنهم يضيّقون باب الخروج

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> الهنتاتي و نجم الدين : المذهب المالكي بالغرب الإسلامي إلى منتصف القرن الخامس للهجري و الحادي عشر ميلادي , منشورات تبر الزمان , تونس , 2004 , ص173.

<sup>4</sup> روجي , الهادي إدريس : الدولة الصنهاجية تاريخ افريقية في عهد بني زيري من القرن 10 الى القرن 12 , دار الغرب الاسلامي ,بيروت ,1992, ج1, ص154.

الهنتاتي : المرجع السابق , ص173.

<sup>.156–155</sup> من ص ص السابق . المرجع السابق .  $^4$ 

 $<sup>^{5}</sup>$  الهنتاتي : المرجع السابق : ص  $^{5}$ 

بركات : المرجع السابق , ص 159.  $^{6}$ 

 $<sup>^{7}</sup>$  تازي: المرجع السابق ، ص $^{22}$ 

على الحكام كثيرا إلا أنهم بادروا بالانضمام إلى ثورة أبي يزيد مخلد بن كيداد  $^1$  لأن أهل السنة نظروا إليهم على أنهم أهل كفر وزندقة وخروج عن ملة الإسلام  $^2$ . ومما زاد من سخط الأهالي للخروج عليهم والمبالغة في إظهار الطقوس الدينية كالجهر بأن خليفتهم نبي حتى أنهم يصلون عليه ويدعون أنه له خاصية التأويل ومعرف كل شيئ  $^3$ .

ناهيك عن سبهم لنبي صلى الله عليه وسلم ولعنه بألفاظ بذيئة كقولهم "العنوا الغار وما وعى ، والكساء وما حوى "; فيقصدون بغار الثور الذي اختفى فيه النبي صلى الله عليه وسلم وأبو بكر عن أعين المشركين فهم بذلك يسبون النبي صلى الله عليه وسلم وأبي بكر الصديق رضي الله عنه وما زاد من غضب المالكيين هو إطلاق الشيعة لدعوات إباحية داخل المجتمع المغربي ، بدليل أنه في سنة (920هـ/129م) ظهر شخص يقال له منيب بن سليمان المكناسي بجبال الونشريس بالمغرب الأوسط قرب تاهرت وأظهر أمور تخالف الإسلام ، منها أنه يسمح لرجل بأن يدخل إلى زوجة جاره ويطأها وزوجها ينظر إليه ثم يخرج فيبصق عليه ويقول عليه :" تصبر " ، فان صبر من كمال الإيمان 5.

حتى أنهم لم يتوقفوا عند ذلك فحسب بل منعوهم من صلاة التراويح وقيام رمضان لكن رغم ذلك فقد كانت تقام سرا في العهد الصنهاجي بإفريقية والمغرب الأوسط  $^{0}$ ، ومن بين الأسباب الأخرى التي أدت إلى إعلان القطيعة إلى جانب هذه الممارسات السيئة للشيعة اتجاه السنة نذكر تربية المعز بن باديس على أسس المذهب المالكي ودليل ذلك ما ذكره ابن عذاري  $^{7}$  "أن المعز بن باديس تربي في حجر وزيره أبي الحسن بن أبي رجال  $^{8}$ ،

<sup>.</sup> 29 ص دركات المعارضة بالمغرب الاسلامي ، ص  $^{1}$ 

المقدسي: المصدر السابق، ص $^2$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  بن حمدة، عبد المجيد : المدارس الكلامية بأفريقية الى ظهور الأشعرية ، دار العرب ، تونس ، 1986، ص  $^{3}$ 

<sup>4</sup> المقدسي: المصدر السابق، ص 138 . للمزيد ينظر : التهامي ،إبراهيم : جهود علماء المغرب في الدفاع عن عقيدة أهل السنة، مؤسسة الرسالة ، بيروت ، 2005، ص291.

<sup>5</sup> بلهواري: حركات المعارضة بالمغرب الاسلامي، ص 30.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> روجي: المرجع السابق، ج2، ص 327.

 $<sup>^{7}</sup>$  ابن العذارى: المصدر السابق، ج $^{1}$ ، ص $^{295}$ .

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> أبي الحسن بن أبي الرجال: هو فقيه ووزير يلقب بالشيباني سنة (1036ه/1035م) ينسب الى أشراف مدينة تاهرت، هاجر الى مدينة القيروان فعاش فيها زمنا طويلا وكان له كبير في التحريض على نبذ المذهب الشيعي، وهو الذي كفل المعز قبل ولايته الملك ثم ورز له بعدها، عاش في بلاط المعز بن باديس وتوفي سنة (426ه). ينظر: سعيداني، زاهية نبيلة عبد الشكور: الإنفصال المذهبي والسياسي لبني زيري في افريقية عند الشابق ، عند الفاطميين في القاهرة، مجلة المعارف، جامعة الجزائر -2-، الجزائر، مج17، ع20، 2022، ص861; بونار رابح: المرجع السابق، ص198.

وكان ورعا زاهدا ،وكانت افريقية والمغرب الأوسط عموما على المذهب الشيعي .فحرَّ من ابن أبي الرجال المعز بن باديس وحله على مذهب السنة و الجماعة لكن دون علم الشيعة بذلك 1.

دون أن ننسى رغبة الصنهاجيين في توطيد ملكهم على أسس متينة وذلك لا يكون إلا عن طريق علاقتهم بشعبهم الذي لا طالما تمسك بالسنية ولم يقبل الزندقة الشيعية منذ البداية، فنجدهم لخصوا وضعهم في بيتين:

2-1-1 إعلان قطيعة المذهب الشيعي : تعود جذور هذه القطيعة عندما اختلف حماد بن بلكين على باديس, فأعلن استقلاله و رفض عقائد الروافض و ألغى مذهب الشيعة و دعى للتمسك بمذهب أهل السنة فانقطعت بذلك دعوتهم  $^{6}$ . و استمرت المعارضة المالكية تعمل في الشعب المغرب عامة و قبائل صنهاجة خاصة حتى تغلغل فيهم الوعي السني , فانتهز المعز بن باديس الفرصة ليتخذ منه سبيلا للإعلان عن انفصاله ايضاً عن الدولة و عن مذهبها الشيعي ايضًا  $^{4}$ .

يذكر بأن المعز بن باديس يوما خرج لصلاة العيد فكباه فرسه فقال عند ذلك :" أبو بكر وعمر وكان من عساكره من هم على المذهب الشيعي فسارعوا إليه ليقتلوه لكنه تصدَّى له من السنة من كان معه، وقتلوهم جميعا ما يزيد عن الثلاثة آلاف حتى أن ذلك الموضع سمي بركة الدم $^{5}$ .

 $<sup>^{1}</sup>$  ابن عذارى : المصدر السابق ، ج $^{1}$ ، ص $^{295}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> زغلول ، سعد : فترة حاسمة من تاريخ المغرب ، بنغازي ، مج10، (د.ع) ، 1958، ص254.

 $<sup>^{3}</sup>$  ابن خلدون : العبر ، ج $^{3}$ ، ص $^{228}$ .

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> الجيلالي ، المرجع السابق، ج1، ص340.

 $<sup>^{5}</sup>$  ابن العذارى : المصدر السابق ، ص  $^{5}$ 

فبوادر القطيعة المذهبية بدأت تظهر منذ اعتلاء المعز للعرش وتزامنت مع مذابح تقتيل الشيعة بالقيروان سنة (407ه/1016م). فقطعت الدعوة للفاطميين  $^2$  ، وأمر بلعنهم على المنابر ، ضف إلى ذلك قيام حركات شعبية عنيفة ضد الشيعة ومقاطعة الناس للمساجد  $^3$ .

والملاحظ أن المعز بن باديس تأخر عن حماد بن بلكين في الإنفصال عن الشيعة حيث يذكر أنه قتل الرافضة وأظهر السنة ورضي عن الشيخين. بل قام بتقبيل المجموعات الإسماعيلية ببلاد المغرب الاسلامي عامة والأوسط خاصة ، ابتداءا بالمجازر التي مارسها حماد ضدهم في (395-419هـ) وهذا بمباركة القيادات الفقهية المالكية<sup>4</sup>.

وحقيقة الأمر أن بنو زيري اجتهدوا في الحفاظ على شكليات الولاء للفاطميين مما يكسبهم صفة التشيع في الظاهر لذلك اضطر المعز إلى حسم الموقف وعدم التمسك بالشكليات التي لا طائل ورائها.

حتى أن المعز نفسه كان ميال للمذهب السني لكنه لم يرضى أن ينكث بعهود آبائه للفاطميين وكان ينتظر من المعز الفاطمي أن يسايره ويستلطفه في قراره هذا لكنه لم يفعل فاعتبرها إهانة في حقه فقطع دعوتهم<sup>5</sup>.

وحسب اعتقادي أرى أنها مجرد ذريعة ذلك أنَّ الخليفة الفاطمي يستحيل أن يتقبل المذهب السني لأن هدف الفاطميين سياسي ديني; أي إقامة كيان سياسي مغطى بشرعية دينية هي الدعوة الإسماعيلية، هذا من جهة ومن جهة أخرى فالمعز أصبح يملك من القوة ما يكفيه الاستقلال عنهم واعلان القطيعة المذهبية وحتى السياسية.

ويشير علاوة عمارة أنه في نهاية القرن الرابع للهجري أصبح المغرب الأوسط معظمه مالكيًّا ، فقد أعطت نشاطات وتآليف فقهاء المالكية الديناميكية الأساسية لحمل نظام الحكم الصنهاجي على أحداث هذه القطيعة المذهبية<sup>6</sup>.

G.Maricais: Arabes en berberie du xI au xiv siecle, ereest leroux, paris, (N.D), p 52.1

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> اختلف المؤرخون في تاريخ إعلان القطيعة فابن عذارى يذكر أنه في سنة 433ه ، ظهرت الدعوة لبني العباس وفي سنة 440قطعت الخطبة وقطعت الدعوة الشيعية العبيدية ، أما ابن أبي الدينار فهو يختلف معه في تاريخ الأول والذي يرجعه الى سنة 435ه ، ويتفق معه في تاريخ قطع الدعوة تماما سنة 440ه . ينظر: ابن أبي الدينار: أخبار قطع الدعوة تماما سنة 440ه . ينظر: ابن أبي الدينار: أونس ، ج1، ص ص 397–399; ابن أبي الدينار: ابن أبي الدينار: أخبار افريقية وتونس ، تح و تع: الشحام محمد ، (د.د.ن) ، تونس ، (د.س.ن) ، ص81.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> G.Marcais:op.cit.p55.

<sup>4</sup> ابن عذاري: المصدر السابق، 132.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> سالم: المرجع السابق، ص575.

<sup>6</sup> علاوة، عمارة: دراسات في التاريخ الوسيط للجزائر والغرب الاسلامي، ديوان المطبوعات الجامعية، الجزائر، 2008، ص 130.

#### 3) دور الأسرة الزيرية في ترسيخ المالكية:

رغم الصعوبات التي مر بها المذهب السني المالكي في بلاد المغرب الاسلامي، ورغم المضايقات التي حلت بعلمائه في العهد الفاطمي، إلا أن هذا المذهب سطع نجمه تدريجيا وقام بدور طلائعي في شتى المجالات وهذا طبعا راجع لتفاعل العائلة الزيرية مع الاتجاه السني ولاسيما المذهب المالكي. وربما يكون ذلك منذ فترة مبكرة رغم احتفاظ بعض أفرادها بالمذهب الشيعي الاسماعيلي كمذهب رسمي للدولة 1.

وقد نشط الفقهاء بالمغرب الأوسط على العهد الصنهاجي بين القرنين الرابع والخامس للهجري لدراسة الفقه المالكي الذي سيطر على المغرب كله دون غيره من المذاهب فردوا بذلك كل محاولات الفاطميين التي تهدف إلى محوه، لكن لما أمر المعز بن باديس الصنهاجي بإيثار المذهب المالكي على غيره وأيده تعزّز جانبه وعلى شأن أنصاره من الفقهاء ومن أبرزهم نذكر:

•أحمد بن خلوف المسيلي (ت393هـ/1002): هو أحمد بن خلدون المسيلي يكنى أبا جعفر ويعرف بالخياط ، كان فقيها عالما بالمسائل حافظا لمذهب مالك وحسن التكلم في الفقه 2. وكان ورعا زاهدا مشتهرا بالشجاعة وتوفي بقرطبة في 3جمادى الأولى سنة 393ه ودفن بمقبرة الربطي لم تذكر مؤلفاته 3.

•حسن بن محمد بن سلمون المسيلي (ت1040هم): ويكنى أبا علي انتقل إلى الأندلس وأسند اليه سليمان بن الحكم أمير البربر الشوري بقرطبة .وكان أحسن التققه عفيفا متواضعا وتوفي سنة 431هـ43 .

• أحمد بن نصر الداودي التلمساني: هو من أئمة المالكية بالمغرب الأوسط فكان فقيها مثقفا مؤلفا مجيدا ، له حظ من علوم اللسان والنظر ، ولم يتفقه في أكثر علمه من إمام مشهور بل وصل بإدراكه <sup>5</sup>، ومن رجال الفقه والدين الذين اخذوا عنه أبو عبد الملك البوني الذي شرح الموطأ<sup>6</sup> ، وأبو بكر محمد بن أبي زيد القيرواني وغيرهما .

 $<sup>^{1}</sup>$  الهنتاتي: المرجع السابق، ص $^{17}$ .

ابن الفرضي: تاريخ العلماء والرواة للعلم والأندلس، تح: السيد عزت العطار، مكتبة المثنى، مكتبة نشر الثقافة الاسلامية، القاهرة، 1954، +1، -7.

 $<sup>^{3}</sup>$  ابن الفرضى: المصدر السابق، ج $^{1}$ ، ص $^{3}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> بونار: المرجع السابق، ص 274.

 $<sup>^{5}</sup>$  الحفناوي: تعريف الخلف برجال السلف، مطبعة بير فونتاته، الجزائر، 1906، +2، ص ص 95-96.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> ابن فرحون المالكي: الديباج المذهب في معرفة أعيان علماء المذهب، تح: الجنان مأمون بن يحيى، دار الكتب العلمية، بيروت 1996، ص49.

مؤلفاته:

– شرح الموطأ

–الراعي في الفقه

- النصيحة في شرح البخاري

- الإيضاح في الرد على القدرية  $^{1}$ .

•أبو عبد الملك البوني (ت 439هـ/1047م): هو أبو عبد الملك بن علي البوني من بونة (عنابة)، سكن قرطبة وروى فيها عن الأصيلي والقاضي أبي المطرف وغيرها. وارتحل إلى المشرق وأخذ عن أبي حسن القابسي بالقيروان، وروى عنه أبو عمر بن الحذاء سنة 405ه.

#### مؤلفاته:

- شرح مختصر الموطأ: وقد اشتهر هذا الكتاب وأقبل عليه الكثير من طلبة العلم لأجل سماعه وروايته، وتوجد نسخة مخطوطة له نادرة جدا.

- شرح البخاري : والذي شرح فيه الجامع الصحيح لكنه مفقود $^{2}$ .

•أبو القاسم البسكري (ت 465هـ/1073م): هو أبو القاسم يوسف بن علي بن جبارة الهذلي البسكري، ولد 403هـ وأخذ العلم عن مشيخة بلده ثم ارتحل إلى المشرق ليتفقه أكثر في العلوم الشرعية خصوصا علوم القراءات، حتى صار اكبر عالم فيها حتى قال ذات مرة عن نفسه "لا أعلم أحدا من هذه الأمة رحل في القراءات رحلة ".

#### مؤلفاته:

- الكامل في القراءات العشر الأربعين الزائدة عليها: جمع فيه خمسين قراءة عن الأئمة من 1459رواية وطريقا 3.

ومن أشهر الفقهاء الذين برزوا أيضا نذكر:

•الفقيه الأجل أبو الربيع سليمان بن عبد الرحمان بن المعز الصنهاجي

(579 هـ /1183): معروف بالتلمساني أخذ عنه المواق و كان زاهدا يحترف النسيج .

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> الحفناوي: المرجع السابق، ص96.

 $<sup>^{2}</sup>$  بونار: المرجع السابق ، ص $^{2}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> أبو القاسم البسكري: الكامل في القراءات العشر والأربعين الزائدة فيها ، تح: جمال السيد بن رفاعي الشايب ، مؤسسة سما للنشر ، (د.م.ن) ، 2007،مقدمة المحقق ، ص ص 4–8.

- الشيخ أبو عمرو عثمان بن علي التلمساني (543 هـ /1148): و هو من أهل الدين و الصلاح و تلاوة القرآن .
  - أبو زكريا يحي بن يوغان الصنهاجي .1
- •أبو عبد الله بن محمد الأشيري (ت 561هـ/1166م): هو عبد الله بن محمد بن عبد الله الأشيري و هو من مدينة أشير التي تنسب إلى زيري بن مناد الصنهاجي.

مؤلفاته:

- تهذيب الأشقاق لأبي العباس المبرد $^2$  .

ثانيا: دور بنى حماد الصنهاجيين في التغيير المذهبي:

1- تعليم الفقه و أصوله على المذهب المالكي:

ازدهرت الدراسات الفقهية في دولة بني حماد على المذهب المالكي الذي سيطر على ربوع المغرب الأوسط خاصة على العهد الحمادي الصنهاجي وبلاد المغرب الإسلامي عامة  $^{3}$ .

فقد جاء مبدأ الدراسات الفقهية في القلعة عقب الإنقلاب الفقهي عندما نبذ حماد الدعوة للعبيديين حيث انتعشت الدراسات الفقهية وكان الغالب على الفقه دراسة المذهب المالكي الذي كان أكثر انتشارا في بلاد المغرب الإسلامي وأول الفقهاء هو حماد بن بلكين (ت419ه/1028م) ، الذي تعلم في القيروان وأخذ الفقه على شيوخها ، وهكذا بدأت هذه الدراسات تتسع وأصبحت إجبارية على الطلاب والدارس 4.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> بونار: المرجع السابق، ص247.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> القفطي : أ**نباه الرواة على أنباه النجاة** ، تح : محمد أبو الفضل ابراهيم ، دار الكتب المصرية ، القاهرة ، 1952، ج2، 138، ص ص ص 138–137.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> عبود ، أوريدة : الدولة الحمادية وينيتها الثقافية ، مجلة العلوم الانسان والمجتمع ، جامعة تيزي وزوا ، الجزائر ، (د. مج) ، ع24، 2017، ص 339.

<sup>4</sup> سعودي ، أحمد : الحياة الاقتصادية والثقافية لقلعة بني حماد ، مجلة هيرودوت للعلوم الانسانية والاجتماعية ، جامعة عمار تيلجي ، الجزائر ، مج05، ع02، 2021، ص12.

وحسب ما ذكره لوفي بروفينسال أنه ما أن حًل القرن التاسع ميلادي حتى انتهى أمر (المغرب الاسلامي الأدنى والأوسط والأقصى والأندلس) والى إيثار مذهبي مالك بن أنس بعد المحاولات التي قام بها الأحناف لنشر مذهبهم ، وأيضا الفاطميين لنشر دعوتهم الشيعية 1.

وهذا خير دليل على أن الصنهاجيين اتخذوا من الدعوة الشيعية في الفترة ما قبل القطيعة المذهبية مجرد ستار يحفظ مصالحها في المنطقة ، لأن حماد بن بلكين عندما أعلن القطيعة لم يجد معارضة من الصنهاجيين بل بالعكس من ذلك .

وفي هذا الجانب يشير علاوة على أنه من الخطأ اعتبار أن المذهب الحنفي هو المذهب الغالب في بلاد المغرب الأوسط قبل القطيعة فالجبل الأول أو النخبة الأولى من الفقهاء كانوا مالكيين أمثال علي بن زياد $^2$ ، أسد بن الفرات  $^3$ ، البهلول بن راشد  $^4$ ، فهم كانوا قد أرسوا قواعد المذهب المالكي على الرغم من أن سلطة الأغالبة كانت حنفية والمغرب الأوسط سيسيطر عليه الاباضية بتاهرت والزيدية $^3$  بحمزة وتلمسان $^6$ .

ونتيجة لذلك سطع نجم العديد من الفقهاء وعلماء الدين في هذه الفترة منهم ما هو صنهاجي ومنهم من ينتمي لقبيلة أخرى لكن خدمته ودوره كان ببلاد المغرب الأوسط على العهد وهم كثيرون سنحاول إعطاء بعض النماذج مع ذكر أشهر مؤلفاتهم.

<sup>1</sup> بروفينسال ، ليفي : الإسلام في المغرب والأندلس ، تر: سالم محمود عبد العزيز حلمي و محمد صلاح الدين ، مؤسسة شباب الجامعة ، الإسكندرية ، 1990، ص249.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> علي بن زياد: يكنى بأبو الحسن ، سمع من مالك الموطأ وتفقه عليه وله كتب على مذهب مالك منها كتاب سمي (حبر من زنته) وبه تفقه سحنون، عاش بعد مالك حوالي خمس سنين ينظر: جبران ، محمد مسعود: علي بن زياد الطرابلسي ودوره في نشر المذهب المالكي ، منشورات جمعية الدعوة الاسلامية العالمية ، طرابلس ، 2009، ص ص 56–59.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> أسد بن الفرات :أسد بن الفرات بن نسان مولى بني سليم ابن القيس كنيته أبو عبد الله ، هو من نيسابور دخل تونس ولزم علي بن زياد وتعلم منه وسمع من مالك موطأه هو صاحب الأسدية ، ولد في 145ه وتوفي سنة 2132ه رحمه الله .ينظر : فرحون : المصدر السابق ، ص 306.

<sup>4</sup> بهلول بن راشد: هو من فقهاء المالكية سمع من مالك بن أنس ومن سفيان الثوري ، وعبد الرحمان بن زيد ، له ديوانفي الفقه ، وضربه العكي في افريقية بالسياط ، وهو من العلماء الزهاد ومن أهل القيروان توفي سنة 182ه رحمه الله . ينظر: الخشني : طبقات علماء افريقية ، تح : محمد زينهم محمد غرب ، مكتبة مدبولي ،القاهرة ، 1993، ص ص 52-53.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> الزيدية: هي إحدى الفرق الاسلامية التي خرجت من رحم الشيعة ، انشقت بسبب الاختلاف حول أيهما أولى بالإمامة بعد أبيه زيد بن علي أو محمد بن علي ، فذهبت طائفة الى أنها تزيد فسموا بالزيدية . ينظر: محمد لطفي صابر السيد: التحولات الفكرية في عقائد الزيدية ، مجلة الدراسات العربية ، جامعة الدنيا ، (د. مج)، (د. ع)، (د. س.ن)، ص 1416.

 $<sup>^{6}</sup>$  علاوة : المرجع السابق، ص133.

- •موسى بن حماد الصنهاجي (ت535ه/1141م).
  - •ابراهیم بن حماد.
- •حجاج بن يوسف الهواري: هو من نواحي بجاية ترك ذكرا وعلما الى أن مات سنة (572هـ/1176م). •أبو بكر بن العتيق (ت553هـ/1158م)¹.
- •مروان بن علي الأسدي المعروف بالبوني (ت1048ه/1048م): نسبة الى مدينة بونة (عنابة)،وهو الفقيه المحدث الصالح عفيف اللسان والبيان ، استقر بعد رحلة طويلة في العالم الاسلامي وعقد بها مجالس علمه وكان يفد عليه طالبوا العلم من سائر بلاد الأندلس والمغرب.
  - مؤلفاته :ألف كتاب في شرح الموطأ، وكان فذا في الحديث مات سنة 440هـ  $^{2}$ .
- •أحمد بن الطاهر بن علي بن يحيى الأنصاري: قرأ بالأندلس ثم انتقل الى العدوة فلقي بقلعة بني حماد أبا مروان الحمداني وببجاية أبا أحمد المقري وغيرهما وأفاد أهل القلعة كثيرا<sup>3</sup>.

•يوسف بن محمد بن يوسف أبو الفضل النحوي (ت513ه/119م): ابن النحوي توزري الأصل، وهو أحد أئمة الإسلام وأعلام الدين ، والذي قال عنه ابن الآبار "أخذ صحيح البخاري عن اللخمي ، ولما جاء سأله اللخمي فقال له : تريد أن تحملني في كفك الى المغرب" وهذا يعني بأن علمه كله فيها ، كان عارفا بأصول الدين والفقه يميل الى النظر والاجتهاد 4. عامل الدولة الحمادية بالقلعة وبجاية الزيرية بالمهدية والمرابطين بمراكش ، توفي بالقلعة بعدما مكث فيها 13سنة عن عمر بلغ الثمانين سنة 5 وكان شديد الخوف من الله حتى كان يقول

## أصبحت فيمن لهم دين بلا أدب ومن له أدب عار من الدين<sup>6</sup>.

وإشتهر بالقصائد وشعر الإبتهالات والموسلات.

عويس ، عبد الحليم : دولة بني حماد ، صفحة رائعة من التاريخ الجزائري ، ط2، دار الصحوة ، القاهرة ، 1991، ص259.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ابن بشكول: الصلة في تاريخ أئمة الأندلس وعلمائهم ومحدثيهم وفقهائهم وأدباءهم، تح: معروف تيار عواد، دار العرب الاسلامي، تونس ، 2010، ج2، ص254.

 $<sup>^{273}</sup>$  بونار: المرجع السابق، ص $^{273}$ 

<sup>4</sup> أحمد بابا التنيكتي: نيل الابتهاج بتطريز الديباج، تقديم: هرامة عبد الحميد عبد الله، ط2، دار الكتاب، طرابلس، 2000، ص622.

ابن مريم : البستان في ذكر الأولياء والعلماء بتلمسان ، مراجعة : ابن شنب ، المطبعة الثعالبية ، الجزائر ، 1908، ص301.

قراني ، بن علية ومزاري ، توفيق: أبو الفضل النحوي وتأثيره في الحياة العلمية والسياسية ببلاد المغرب (434–513)، مجلة التاريخية  $^6$  الجزائرية ، مج $^{6}$ 00 ع $^{6}$ 00 م $^{6}$ 00 مجلة التاريخية الجزائرية ، مج

مؤلفاته:

- فراضة المجد في تفسير سورة الحمد .
  - قبلة المغرب.

وخلاصة القول هو أن الصنهاجيين على العهد الحمادي استطاعوا أن يحققوا نجاحا باهرا في ميدان الدراسات الفقهية ، فقد قدمت لنا العديد من العلماء في سائر الفروع في مجال العلوم الشرعية. والدافع في كل ذلك هو انتصار المذهب المالكي الذي أضفى روح الثبات في الدولة لتحقق وحدة لم تشهدها حتى الدول المشرق.

## 2.التسامح الديني مع الطائفة المسيحية:

يتميز العصر الحمادي بسياسة التسامح الديني وحرية الأديان واحترام عقائدهم ،فقد كان الحماديون يحسنون معاملتهم ويحفظون حقوقهم أوهذا معناها أنه رغم أن صنهاجة مالكية وكانت تحيط بها مختلف الطوائف المذهبية إلا أنه لم نجد ذكر لحدوث إختلافات بينهما وهذا دليل على اتفاقهم رغم اختلاف مذهبهم وعقائدهم . كانت المدن الحمادية تحتوي على طوائف مسيحية من بقايا الروم والرومان أو من البربر الذين فقدوا جنسيتهم ونسوا أصلهم أو من الأوروبيون الذين نزحوا إلى المغرب الأوسط 2.

فلقد كان المسيحيون يسكنون بقلعة بني حماد وبجاية وعلى قول ماس لاتيري أنهم كانت لهم كنيسة بقلعة بني حماد في سنة (507ه/1114م)، لأن العلاقات بين الناصر والبابا غريغوار كانت حسنة ودليل ذلك ماورد في رسالة هذا البابا إلى الناصر بن علناس. قائلا :"من غريغوار الأسقف عبد عباد الله إلى الناصر ملك موريتانيا وناحية سطيف بإفريقيا عليكم السلام وبركة البابوية ...."3 .

ونفهم من هذه الرسالة أن العلاقات بين المسحبين والمسلمين كانت ودية وهذا دليل على التسامح الديني لملوك بني حماد معهم والذي هم كل الطوائف الأخرى أيضا ومن مظاهر التسامح الديني نذكر أيضا ما قام به مسيحيو القلعة حين أسسوا كنيسة لهم يحيى جراوة يطل عليها قصر المنار وكان قسيسهم آنذاك هو "عزون"، وكان العامة يسمونه بالخليفة أي خليفة المسيح <sup>4</sup>وهذا الأخير دليل على تأثرهم بالطابع العربي واللغة العربية. وابتتى لنفسه دارا بجوار الكنيسة وقضى ما تبقى من عمره بالقلعة <sup>5</sup>.

<sup>1</sup> بورويبة، رشيد: الدولة الحمادية تاريخها وحضارتها ، ديوان المطبوعات الجامعية ، 1977، الجزائر ، ص163.

² الطمار ،محمد: الروابط الثقافية بين الجزائر والخارج ، ديوان المطبوعات الجامعية ، الجزائر ، 2007، ص143.

 $<sup>^{3}</sup>$  بورويية : المرجع السابق، ص $^{3}$ 

<sup>4</sup> الطمار: الروابط الثقافية ، ص143.

 $<sup>^{5}</sup>$  نفسه ، ص $^{5}$ 

فقد كان الحماديون مثلا في التسامح الديني ويستوعبون كل العناصر الطارئة تحت أي ضغط فحولوا بجاية إلى مكة صغيرة يأتي لها سوى المهددين والباحثين عن الحياة والمجد<sup>1</sup>.

وإلى جانب المسيحيون كانت هناك طوائف أخرى مذهبية وهم الشيعيون وهم السكان القبائل الصغرى وغالبيتهم كانوا على المذهب الشيعي ، وكانت تعيش فيه كتامة ، لأن الفاطميين عندما رحلوا إلى مصر لحقهم الكتاميون ولم يبقى منهم أربعة آلاف والله أعلم ، أيضا نجد الاباضيين الذين تواجدوا بباغاية وتاهودة وصدراتة قرب ورقلة ، أما اليهود فقد كانوا متواجدين بقلعة خصوصا بعد فتح القيروان من طرف بني هلال ،فقط كانوا تجار وأطباء وخبراء بالأمور الحالية 2.

ومنه نستنتج أن السياسة التسامح الديني التي انتهجها بني حماد الصنهاجيين ببلاد المغرب الأوسط جعلت من عواصمهم وخاصة بجاية حاضرة ومقصدا لكل طلاب العلم بغض النظر عن معتقداتهم ودياناتهم ومذاهبهم فخلق نسيج بينهم سواء كانوا مسحيين أو سنيين أو يهود ....

## 3. ازدهار العمارة الدينية على العهد الحمادي:

وكانت هذه الدراسات الفقهية تتم في أماكن دينية مختلفة ، دفعت بالحماديين الى الاهتمام بالعمارة الدينية التي ارتبطت بالدرجة الأولى بالتربية الاسلامية وخاصة أنها كانت هي المكان الذي تعقد فيه حلقات الدرس الخاصة بالمذهب المالكي وفيه تقام المناظرات والاستماع لدروس الوعظ والإرشاد ولذلك استمرت العناية بالمساجد والكتاتيب والزوايا وسنعطى نماذج عن ذلك .

#### 1.3 المساجد:

فقد أسس بنو حماد مساجد ببجاية وملالة وقلعة بني حماد وقسنطينة فعندما اختط حماد القلعة استكثر فيها المساجد ومن أشهرها المسجد الكبير أو الأعظم ومسجد صغير بقصر المنار $^{3}$  الذي كان يؤدي وظيفة دينية علمية وخاصة علم القرآن $^{4}$ ، أيضا مسجد المهدي والجامع الواقع وسط المدينة ويحيط به عشرون ألف بيت $^{5}$ ، أيضا

<sup>1</sup> بن الشيخ ، علي : العلم والثقافة في حاضرة بجاية خلال العهد الحمادي ، مجلة الحوار المتوسطي ، الجزائر ، مج13، ع02، 2022، ص 379.

 $<sup>^{2}</sup>$  بورويية : المرجع السابق، ص ص 163-166.

 $<sup>^{3}</sup>$  ينظر الملحق رقم  $^{3}$ 

<sup>4</sup> بلعربي ، خالد : البنية العمرانية لمدينة قلعة بني حماد ، دورية كان التاريخية ، العدد الخامس ، سبتمبر ، 2009، ص28.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> الطمار : الروابط الثقافية بين الجزائر والخارج ، ص162.

مسجد الريحانة ومسجد النطاعين دون أن ننسى كما قام المنصور ابن النصر بن علناس سنة (494هـ/1100م) ببناء قصر اللؤلؤة ثم حوله الى مسجد ، كما كان ببجاية ما يزيد عن خمسين مسجدا 1.

ومن هذه المساجد أيضا نذكر مسجد سيدي إبراهيم أو ثابت ، والذي يقع قرب قرية ثالا حمزة التي تقع شمال بجاية وأخذ هذا المسجد اسمه من الولي الصالح سيدي إبراهيم أو ثابت الذي كان يدرس في بجاية 2.

#### 2.3 الزوايا:

فقد كان ظهورها في بجاية مرادف للرباط وهي التي ينتقل اليها الطلبة بعد تعلمهم في الكتاتيب ، وفيها يتعلمون على أيدي فقهاء ومشايخ بجاية 3.

أما الرباط فقد كانت وظيفته دينية ثقافية ، كانت تخصص فيه حصص لقراءة القران الكريم وتفسيره، ودراسة الحديث وقراءة كتب الفقه ، وكان يتم فيها نسخ الكتب الخاصة بالفقه المالكي ، وأصبحت مأوى للصالحين والعلماء، حتى أنه كان لكل رابطة مكتبة جدارية ، ومن أشهر هذه الأربطة : رابطة ابن يبكى بداخل باب أميسون لصاحبها أبي محمد عبد الكريم بن عبد الملك ، وكذلك رباط علي بن أبي نصر بن عبد الله البجائي بخارج باب أميسون 4.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> بورويبة: المرجع السابق، ص208.

² ليهم ، زينب: المساجد الريفية بمنطقة بجاية حراسة اثارية لبعض النماذج-، مجلة منير التراث الأثري، مج07، ع01، 2018، ص84.

 $<sup>^{3}</sup>$  محمدي ، محمد : المساجد والزوايا ببجاية ودورها في حفظ الدين والفكر الصوفي ، مجلة حوليات التراث ، العدد 13، سعيدة ، الجزائر ، 2013، 2017.

 $<sup>^{4}</sup>$  المرجع نفسه ، ص  $^{115}$ 

## الفصل الرابع

الدور السياسي لقبيلة صنهاجة ببلاد المغرب الأوسط بين القرنين (2-5هـ)

#### أولا: الدور السياسي لقبيلة صنهاجة بين القرنين (2-4هـ)

- 1) الحضور السياسي لصنهاجة في ثورات الخوارج .
  - 2) السياسة الفاطمية اتجاه القبائل البربرية.
    - 3)عوامل التقارب الصنهاجي العبيدي.
  - 4) المكانة السياسية لصنهاجة لدى الفاطميين.

#### ثانيا: الدور السياسي لقبيلة صنهاجة بين (362-454هـ/ 973-1062م)

- 1) الدور السياسي لصنهاجة في ضل التبعية للخلافة الفاطمية (362-406هـ/973-1015م).
  - 1-1-أبي الفتوح يوسف بلكين بن زيري (362-374هـ/973-984م ).
  - 2-1- أبي الفتوح المنصور بن يوسف بلكين بن زبري (374-386هـ/984-996م).
    - 3-1- باديس بن أبي الفتوح المنصور بن بلكين (386-406هـ/996-1015م).
      - 2) انقسام صنهاجة على نفسها (الزيرين والحماديين).
- 3) الدور السياسي لصنهاجة بعد الانفصال عن الفاطميين (406-454ه/1015-1062م).3-1- المعزبن باديس بن أبي الفتوح المنصور (406-454ه/1015-1062م).

#### ثالثا: الدور السياسي لقبيلة صهاجة بين (405-498ه/1014-1105م).

- 1) النظام السياسي والإداري للدولة الحمادية.
- 2) دور بني حماد الصنهاجيين في طور الصراع بالمنطقة (405-454هـ/1018-1062م). 2-1- حماد بن بلكين واستقلاله عن الزيريين(405-419هـ). 2-2-التطورات السياسية للدولة الحمادية (419-454هـ).
- 3) دور بني حماد الصنهاجيين في طور الإستقرار النسبي (454-498هـ/1062-1105م)
   3-1- الناصر بن علناس (454-481هـ/1062-1088م)
  - 2-2- المنصور بن الناصر (481-498ه/1088-1105م ).
    - 3-3- باديس بن المنصور (498 هـ/1105م).

إن الدور السياسي لقبيلة صنهاجة بدأ مع القرن الثاني للهجري وذلك حين مناصرتها لثورات الخوارج التي تعد في ظاهرها عسكرية ، لكن في طابعها هي ذات أهداف سياسية مذهبية ، لكن بعد قيام الخلافة الفاطمية ،أظهر الصنهاجيين ارتياحهم لها لكنهم احتفظوا بقوتهم ولم يحركوا ساكنا إلى حين القرن الرابع للهجري الموافق للقرن العاشر ميلادي عندما انتزع الفاطميون افريقية من يد الأغالبة بدأ الظهور الفعلي للصنهاجيين على مسرح التاريخ السياسي خاصة ، لتصل إلى دولة ذات سيادة بعد انتقال الخلافة الفاطمية إلى مصر وهنا يبدأ عهد جديد في بلاد المغرب وهو نهاية العصر العربي وبداية العصر البربري والذي ستشهد فيه بلاد المغرب الأوسط قيام دول مغربية لحما ودما وأولاهما الدولة الزيرية والدولة الحمادية .

أولا: الدور السياسي لقبيلة صنهاجة بين القرنين (2ه-4ه/8 - م10).

# 1-الحضور السياسي لصنهاجة في ثورات الخوارج:

إن الدور السياسي لقبيلة صنهاجة يبدأ مع القرن الثاني للهجري الموافق للثامن ميلادي كما سيتضح لنا , غير أن المصادر التي تتناول دورها قبل الخلافة الفاطمية سياسيًا أو حتى عسكريًا لا تتعدى مجرد كونها دراسات عامة .

بعد الفتح الاسلامي لبلاد البربر عامة و قبيلة صنهاجة خاصة تطلَّع البربر إلى العيش في ظروف أفضل في ظل هذا الدين الجديد الذي يدعو للمساواة و الإحترام, لكن سياسة الولاة الأموين فيما بعد حالت دون ذلك و إنحرفت عن مسارها الصحيح فقرّبوا إليهم العرب البلديين تارة و الشاميين تارة أخرى ممّا أدخل البربر في خضم هذا الصراع أيضًا مؤيدين لمذهب السنة و الجماعة حينا و آخذين بمذهب الخوارج حينا آخر 1.

لكن أمام تمادي الولاة في إساءتهم $^2$  و في ظل توافد الحركات الخارجية المشرقية المعارضة لبني أمية إلى بلاد المغرب , لم يجدوا بدّا من الانضمام لهم .

من مظاهر السياسة التعسفية لولاة بني أمية اتجاه البربر، ما قام به يزيد بن أبي مسلم منذ قدومه فاستبد بهم ، وعاملهم مثلما يعامل الروم عبيده فوشم في يمين الرجل "اسمه " وفي يساره "حرسي" ليعرفه الناس ، كما قاموا بتخميس البربر ، وضعهم في مقدمة الجيوش مثلما فعل عبيد الله بن الحجاب ، أيضا إرسال البربريات المسبيبات إلى الخلافة في المشرق .ينظر : ابن عذارى : المصدر السابق ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ، +1 ملسبيبات المسبيبات المسبيبات المشرق المسبيبات المسبيبات المسبيبات المسبيبات المشرق ال

<sup>1</sup> بن النية ،رضا : صنهاجة الغرب الأوسط من الفتح الاسلامي حتى عودت الفاطميين إلى مصر (80ه-م962/698ه-973م) ، مذكرة مقدمة لنيل شهادة الماستر في التاريخ ، اشراف : مجاني بوبة ، جامعة منتوري قسنطينة ، كلية العلوم الانسانية والاجتماعية ، قسم التاريخ ، المجزائر ، 2005-2006، ص65.

فاجتمع البربر إلى زعيمهم ميسرة المطغري و أرسلو عارضة إلى الأمير الأموي ببلاد المشرق يشكون حالهم لكن لم تأخذ شكواهم بعين الإعتبار فبمجرد عودتهم إلى بلاد المغرب توحدوا و أعلنوا الثورة في (122 هر 740م) وفيها انتصر البربر على العرب لكن حتى بعد وفاة قائدهم ميسرة الذين أجمعوا على قتله فيما بعد بخلفه خالد بن حميد الزناتي الذي انتصر على العرب في غزوة الأشراف 3. لكن القرائن الكافية التي تتحدث عن مشاركة قبيلة صنهاجة في هذه الثورة هي قليلة , إلا أنه من المعروف ان نطاقها الجغرافي واسع و خاصة أنهم كانوا ملاك الأنعام منذ الفتح الإسلامي هذا من جهة و مبالغة الولاة في إساءتهم لهم من جهة أخرى , كلّها تثبت مشاركتهم في هذه الثورة 4.

و يمكن أن ندعم هذا الطرح بما أورده ابن عذارى في كتابه البيان قائلا: " ثارت البربر كلّها مع أميرهم ميسرة الحقير", و يقول في موضع آخر: "و تداعب البربر المغرب بأسره فثارت البربر في المغرب الأقصى فكانت أوّل ثورة فيه و في افريقية في الإسلام "5, و هذا دليل واضح على دخول صنهاجة الميدان السياسي في مطلع القرن 2ه, فلربّما هي إشارات مقتضبة لكنها في واقع الأمر تعكس لنا الإسهام الفعلي لها في ثورات الخوارج.

و ما يثبت ذلك أيضا هو العثور على مثقال من زجاج مدوّن عليه مصال بن حماد والي ميلة و الذي يعود إلى سنة (745 هم  $^{6}$ , فاذا صحّت هذه الدراسة بأن مصال من قبيلة صنهاجة غير أنه لا يمكننا الجزم بأن ميلة آنذاك كانت تحت نفوذ الصنهاجيين .

أوكيل ، باديس : ثورات البربر بالمغرب الاسلامي من الفتح إلى قيام الإمارات المذهبية ، مجلة العصور الجديدة ، جامعة البويرة ، الجزائر ، (د. مج)، ع5، 2012، ص ص 102-103.

<sup>1</sup> محجوب، خالد: كرونولوجيا الفكر الخوارجي في المغرب الاسلامي، مجلة الباحث، جامعة الجزائر 1، (د. مج)، (د.ع)، (د.س.ن)، ص 9.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> أبي هبيرة، الليثي: تاريخ خليفة بن خياط، مراجعة: فواز مصطفى نجيب وفواز حكمة كشي، دار الكتب العلمية، بيروت، 1995، ص 230.

 $<sup>^{3}</sup>$ مجهول: أخبار مجموعة، تح: الأبياري ابراهيم، دار الكتاب المصري، القاهرة، ص $^{4}$ 1.

 $<sup>^{4}</sup>$  بن النية: المرجع السابق، ص  $^{68}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>ابن عذارى: المصدر السابق، ج1، ص 52.

 $<sup>^{6}</sup>$  بن النية: المرجع السابق، ص  $^{6}$ 

و لم يكد الأمر يستقر لعبد الرحمان بن حبيب في ولايته على بلاد المغرب حتى ظن البربر أن أمر العرب قد ولّى , فقام لكل ناحية زعيم بربري و أعلن نفسه أميرا فاقتطع ثابت الصنهاجي و قومه باجة لأنفسهم و انظم اليه عبد الله بن سكرديد 1 .

كما شاركت قبيلة صنهاجة في ثورات الخوارج من خلال حصار طبنة سنة (153 هم /770) ,الذي شهد اتفاق ال إباضية و الصفرية لأول مرة في بلاد المغرب , فمن ال إباضية شارك أبي حاتم الملزوزي و عبد الرحمان بن رستم , و من الصفرية شارك عبد الله بن سكرديد على رأس ألفين فارس من صنهاجة  $^{2}$ . وجيش أبي قرة أربعين ألفا فقد استطاعوا محاصرة القائد العباسي عمر بن حفص و تحت الحصار اضطر الى مغادرة القيروان $^{3}$ .

#### 2-السياسة الفاطمية اتجاه القبائل البربرية:

لقد كان للخلفاء الفاطميين علم ودراية تامة ببلاد المغرب وأهلها وطباعهم حتى قبل مجيئهم إليها ، وهذا يدخل ضمن السياسة العبيدية الرامية إلى السيطرة على المنطقة ونشر المذهب الشيعي فيها ، فقد كان هدفها إخضاع هذه القبائل البربرية لضمان استمرار مصالحها . ولتحقيق مبتغاها لجئت إلى انتهاج سياسات محلية اتجاهها ألا وهي :

1.2. سياسة فرق تسد: والتي صارت تقليدا ينتهجه كل طارئ جديد عليها من أجل تشتيت شملهم وتفكيك وحدتهم وبالتالي خلق توازن بينهم حتى يسهل عليها إخضاعهم وخير دليل على ذلك ما فعله عبيد الله المهدي, حيث قرب إليه نفر من رؤساء بربر كتامة واستعان بهم للقضاء على أبي عبد الله الشيعي وأخيه أبي العباس المخطوم، ثم قرب آخرون واستخدمهم للقضاء على هؤلاء ثم قرب صنهاجة لضرب كتامة حتى آذاها وأضر بها, ثم لم يستطيع الاستفادة من صنهاجة فلجأ إلى زناتة، وهكذا نجده ومن بعده يسير في طريق مؤامرات لا تنتهى 4.

<sup>1</sup> ابن عذارى : المصدر السابق ، ج1، ص67 ; مؤنس ، حسين : ثورات البربر في افريقية والأندلس بين سنتي (102-136هـ/721 ابن عذارى : المصدر السابق ، ج1، ص67 ; مؤنس ، حسين : ثورات البربر في افريقية والأندلس بين سنتي (102-136هـ/721 م) ، مطبعة جامعة فؤاد الأول ، (د.م.ن) ، 1948، ص 41.

 $<sup>^{2}</sup>$ محمود: المرجع السابق، ص $^{2}$ 

<sup>3</sup> الرقيق القيرواني: تاريخ افريقية والمغرب، تح و تع: محمد زينهم محمد عزب، دار الفرجاني، (د.م.ن)، 1994، ص 13.

<sup>.484</sup> أبن عذارى : المصدر السابق ،ج1، ص362 ;مؤنس : المرجع السابق ، ج1، ص $^4$ 

كما أنه لعبة الفاطميين لم تكن تقتضي ضرب قبيلة بقبيلة أخرى وتسليحها وقذفها لها ومقاسمة الغنائم فحسب بل تعدت إلى زرع بذور الشقاق داخل القبيلة نفسها فعلت مع بطون كتامة استعانت بالملوسيين واللهيطيين على الأجانيين والسكتاتيين . 1

ويتضح من خلال سياسة الفاطميين اتجاه القبائل البربرية أنهم اختاروا القبائل الكبرى لم توظف من قبل ككتامة التي لم تكن تخضع لأي سلطة سياسية قبل ذلك ، بمعنى أنها سعت لإستثمار طاقتها الكامنة وتكوين عصبية لها هيبة تمكنها من بسط نفوذها فوكلوا لها مهاما وابعدوا كل واحدة على الأخرى كي لا تصطدم مصالحها مع بعضها البعض ، وألبوا صنهاجة على زناتة .<sup>2</sup>

ولدعم سياستهم هذه أيضا اعتمدوا على سياسة أخرى مساعدة لها هي:

#### .2.2. سياسة الترغيب والترهيب:

فلم يتوانوا ولو للحظة في استخدام طرق الخداع والخبث والإيقاع بين الناس والإستهانة بالدماء والنظر إلى جمع المال من أي سبيل حتى أنهم كانت لهم جرأة كبيرة للتتكيل بمخالفيهم بأفظع وأبشع الوسائل $^3$ ، وذلك بمجرد إحساسهم أنهم يشكلون خطرا على مصالحهم السياسية أو أي تقصير منهم وهذا ما فعله عبيد الله المهدي مع أبي زاكي بن معارك الأجاني  $^4$ .

### .3.2. سياسة الامتيازات والإغراءات:

فقد اتبعت الدولة الفاطمية سياسة الإغراءات والإمتيازات ، وهذا ما فعلته مع بعض الجماعات الزناتية ، حيث قامت بتوظيفهم وأتاحت لهم النزول حيث أحبوا في البلاد وقد تبنى الفاطميون هذه السياسة لتحقيق مآربهم السياسية والمذهبية فأجزلوا فيهم العطاء ووسعوا في امتيازاتهم ، وكل هذا كان بهدف استمالة القبائل البربرية

<sup>2</sup> ابن حماد الصنهاجي: أخبار ملوك بني عبيد وسيرتهم ،تح: عويس عبد الحليم ، التهامي نقرة ، دار الصحوة ،القاهرة ، (د.س.ن) ، ص عبد المرجع السابق ، ج1، ص 477.

أمجهول: مفاخر البربر، ص ص 128–129; ابن عذارى: المصدر السابق، ج1، ص 359. للمزيد ينظر: بن نية، رضا: المرجع السابق ص 76.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ابن الأبار: الحلة اليسراء ، تح: حسين مؤنس ، ط2، دار المعارف ، القاهرة ، 1985، ج1، ص195. المزيد ينظر: ابن حماد: المصدر السابق ، ص 17–18. القاضي نعمان: المصدر السابق ، ص 312. سالم: المرجع السابق ، ص 516. مجاني: من قضايا التاريخ الفاطمي، ص 88.

<sup>4</sup> الداعي إدريس: المصدر السابق ،105; لقبال موسى: المغرب الإسلامي ، ط2 ، الشركة الوطنية للنشر والتوزيع ، الجزائر ، 1951، ص151.

المنضوية تحت لوائهم  $^1$ . وبما أن كتامة كانت هي القاعدة والركيزة الأولى التي اعتمدت عليها الدولة الفاطمية ، فإنها ولرد فضلها عليها واسترضائها منحتهم امتيازات خاصة  $^2$ ، ورغم تحسن أوضاعهم إلا أنهم حرموا من المناصب الحساسة وسارعوا إلى الاعتماد على العنصر الصقلبي الذين لا عصبة ولا ولاء لهم  $^3$ .

كما كان الخلفاء الفاطميون يشترون ببعض الأموال التي يغتتمونها عن طريق ضرب القبائل ببعضهم سكوت رجال الدولة ويقدمون منها رشى للعمال ويحتفظون لأنفسهم بمقادير ضخمة من الأموال وكانت هذه هي طريقة عبيد الله في كسب ود هذه القبائل ، كما أتاحت لرجالها إطلاق أيديهم في أموال الناس فيما يدخلونه من المدن<sup>4</sup>.

ونتيجة لعدة ظروف اجتمعت بعد رحيل الفاطميين إلى مصر ومجريات ثورة صاحب الحمار ومقتل عدد كبير في صفوف الكتاميين فضل الفاطميون البحث عن قبيلة أخرى تكون قوية وذات هيبة فوجدوا ملاذهم في قبيلة صنهاجة التي إختاروها لعدة عوامل:

\*العامل الأول: الذي دفع الفاطميين لإحتضان صنهاجة إلى جانب كتامة هو كون القبيلتين ينتمون لفرع وأحد وهم البرانس مما يجعل هناك تشابه كبير بينهم ، حتى أن المصادر لم يورد فيها ذكر لنزاع بينهم من قبل طبعا هذا الأمر دفع بالفاطميين للإستعانة بها دون غيرها 5.

\* العامل الثاني: هو محاولة الفاطميين استثمار الصراع الذي كان بين البتر " زناتة" والبرانس " صنهاجة " فإختار هذه الأخيرة ليأمن شر الأولى ويحقق مآربه السياسية والمذهبية بالمنطقة.

\* العامل الثالث : هو سعي صنهاجة لنيل رضا الخلافة الفاطمية وتدعيم مركزهم ، فأيدت ملكهم وشدت أزرهم ولم تقم بحركات مناوئة لهم عكس كتامة 6.

القاضي النعمان: المصدر السابق ، ص ص ص 302–303. للمزيد ينظر : ابن خلدون : العبر ، ج6 ، ص46. حصباية محمد : المغرب الأوسط المجال والإنسان والاندماج ، المجلة التاريخية الجزائرية ، جامعة المسيلة، الجزائر ، مج60 ، ع01، 2022، ص205.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> اليماني : سيرة الحاجب جعفر ،أحمد بن ابراهيم النيسابوري استتار الإمام عليه السلام وتفرق الدعاة في الجزائر لطلبة ، نشره: وايفانوف، مجلة كلية الآداب ، الجامعة المصرية ،مج 4،ج2، القاهرة ،1936، 128.

<sup>. 469،488</sup> ص ص المرجع السابق ، عن المرجع السابق ،  $^3$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ابن حزم: المصدر السابق ، ص495. للمزيد ينظر: ابن خلدون: العبر ، ج6، ص202.النوري: المرجع السابق ، ص21.

<sup>5</sup> لومبار، موريس: الإسلام في مجده الأول ، تر: العربي اسماعيل، دار الآفاق الجديدة، المغرب، 1990، ص 93.

المقريزي المصدر السابق ، ص 100. للمزيد ينظر: بونار: المرجع السابق ،ص188 بن النية: المرجع السابق ، ص78. لقبال: المرجع السابق: ص332. مجاني: من قضايا التاريخ الفاطمي ، ص86.

كما أن الدولة الفاطمية قبل رحيلها سعت للبحث عن حليف لمواجهة أمراء زناتة الموالين لبني أمية في الأندلس ، فلم تجد سوى صنهاجة أعداء زناتة التقليديين. 1

#### 3. عوامل التقارب العبيدي الصنهاجي:

في الوقت الذي تمكنت الخلافة الفاطمية من بسط نفوذها على مناطق واسعة من بلاد المغرب كانت قوة صنهاجة تزيد شيئا فشيئا ، حتى أضحت ذات شوكة وعصبية قوية لها وزن في تفاعل الأحداث واستطاعت بفضل انتصاراتها أن تجلب أنظار الفاطميين إليها ومن هنا بدأ الإحتكاك بين الطرفين ومن ثم عقد تحالف أملته مجموعة من العوامل هي:

\*العداء العبيدي الصنهاجي لزناتة ، أي وجود عدو مشترك للطرفين لأن صراع صنهاجة وزناتة هو صراع تقليدي قبلي بين البتر والبرانس <sup>2</sup>، لكن عداء زناتة للفاطميين بدأ مع مرحلة الدعوة الشيعية وزادت حدته عندما تحالف الزناتيين مع أموي الأندلس ، وكرد فعل تحالف العبيديين مع الصنهاجيين للوقوف في وجه عدوهم زناتة فكلاهما رأى في الآخر حليفا سياسيا وعسكريا له ضد خصمه ، وكان هذا من بين العوامل التي أدت إلى وجود تقارب بين الطرفين <sup>3</sup>.

\*أيضا وجود صدى للحركة العلوية ببلاد صنهاجة في وقت مبكر ومن أشهر هذه المراكز هي حائط حمزة ،أي أن لصنهاجة تشيع قديم لآل البيت مثلما لمغراوة ولاء لعثمان بن عفان رضى الله عنه 4.

\*كذلك سعي صنهاجة للعب دور في الحياة السياسية خاصة أنها أصبحت تمتلك الإمكانيات التي تؤهلها لذلك من عصبة قبلية وقوة الجيش وحصانة طبيعية وموقع استراتيجي ، فوجدت ملاذها في مناصرة الحركة الفاطمية 5، في مقابل حاجة الفاطميين لصنهاجة خاصة بعد الدعم الذي قدمته لها أثر حصار أبي يزيد الخارجي للمهدية وفك الحصار عليها6. \*رغبة الخلافة في توسيع حلفها مع كتامة إلى قبيلة صنهاجة لسببين : أوله حماية

<sup>1</sup> القاضي النعمان: المصدر السابق، ص276. للمزيد ينظر: مجهول: مفاخر البربر، ص 78. السلماني: المرجع السابق، ص239.

ابن خلدون : العبر ، ج6 ، ص178. للمزيد ينظر : ابن عذارى : المصدر السابق ، ج1 ، ص229. مؤنس : المرجع السابق ، ج1 ، ص485.

<sup>3</sup> القاضي النعمان: المصدر السابق ، ص 316. للمزيد ينظر: ابن خلدون: العبر ، ج13 ، ص21. سوادي محمد ، صالح عمار الحاج: دراسات في تاريخ الغرب الإسلامي ، المكتب المصري للنشر ، القاهرة ، 2004 ، ص 150.

<sup>238.</sup> الداعي إدريس: المصدر السابق، ص 217. للمزيد ينظر، ابن خلدون: العبر، ج7، 34. السلماني: المرجع السابق، ص 238. A.Khelifa:op,cit,p 4486.

<sup>.82</sup> الحموي , المصدر السابق ، ج1، ص202 ; بن النية : المرجع السابق ، ص $^{5}$ 

ابن خلدون : العبر ، ج4, ص54.

الحدود الغربية للدولة الفاطمية  $^1$ ، وثانيها هو سعيها إلى عدم منح كتامة أي فرصة للتمرد عليها وخاصة بعد أن فسدت العلاقة بينهما اثر مقتل الداعي من جهة  $^2$ ، ومقتل الكتاميين الشيعة بالقيروان من جهة اخرى  $^3$ .

وعليه يمكن أن نفسر هذا التقارب الصنهاجي الفاطمي المبكر مرده إلى أن الخلافة الفاطمية رأت في صنهاجة خير حليف لها وخاصة بعد دخولها الساحة السياسية ولذلك قربوها لهم ورَأَو فيها خير حليف على المنطقة ، وخلاصة القول أنه لولا كتامة لما كانت الدولة الفاطمية ، ولولا صنهاجة لما دامت.

#### 4. المكانة السياسية لقبيلة صنهاجة لدى الفاطميين:

اتسم نظام الحكم عند الفاطميين بالمركزية ، فقد كانت السلطة الدينية والدنيوية بيد الخليفة الفاطمي ; أي أنه يجمع بين الإمامة والخلافة في آن واحد ، ويأبى أن يملك دون أن يحكم ولذلك نجده حريص على ممارسة السلطتين بنفسه بلا شريك فكان هو الآمر والناهي ومنه تصدر كل القوانين والتشريعات الخاصة بالرعية .

وبما أن الدولة الفاطمية قد بسطت سيطرتها على أقاليم عدة بما فيها المغرب الأوسط 4، فإن تعذر على الخليفة النظر في مختلف المسائل العالقة بمختلف الأقاليم ، فكان لزاما عليه الاستعانة بأعوان وأطراف أخرى لتدبير أمور السلطة ، ومن ثم قسمت الرقعة الجغرافية للخلافة إلى ولايات يرأس كل منها وال يساعده قاض وصاحب الخراج 5.

وكان الخليفة يقوم بتعيين الولاة والأعوان بنفسه ويختار لذلك أكفأ رجاله وأقدرهم على تحمل المسؤولية ويكونوا تابعين مباشرة للخليفة ومطالبين بالامتثال بأوامره  $^{6}$  ، وهذا ما أكد عليه الأستاذ جوذر في حديثه عن حكم المعز الفاطمى  $^{7}$ .

 $<sup>^{1}</sup>$ روجي: المرجع السابق ، ج $^{1}$  ، ص $^{48}$ .

 $<sup>^{2}</sup>$  القاضى النعمان : المصدر السابق ، ص  $^{316}$ 

<sup>3</sup> ابن خلدون : العبر ، ج4 ، ص 47. للمزيد ينظر : القاضى النعمان : المصدر السابق ، ص322.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> نتمثل هذه الأقاليم في أربع ولايات: ولاية المسيلة: وتندرج فيها مواطن زناتة بالزاب والحضنة ، وأراضي عجيبة بين سطيف وقلعة بني حماد ، وولاية باغاية: وتندرج فيها مواطن كتامة مابين عنابة وقالمة وسطيف وجيجل ، وولاية أشير: وتندرج فيها مواطن صنهاجة وزواوة وزناتة ، وولاية تاهرت: وتندرج فيها مواطن مغراوة مابين مليانة ومازونة ومواطن يفرن وزناتة بعمالتي وهران ، ينظر: بونار: المرجع السابق، ص 182.

<sup>5</sup> القاضي نعمان: المصدر السابق، ص 303; سرور: المرجع السابق ، ص 28.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> القاضي النعمان: المصدر السابق، ص ص 303-304. للمزيد ينظر: الدشراوي: المرجع السابق، ص438.سرور: المرجع السابق، ص 2000، محمود: تاريخ دول المغرب العربي " ليبيا، تونس ،الجزائر، المغرب، موريتانيا "،مؤسسة شباب الجامعة، الجزائر، 2000، ص ص ص 151-152.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> الجوذري: سيرة الأستاذ جوذر ويه توقيعات الأئمة الفاطميين ، تح: محمد كامل حسين ، شعيرة محمد عبد الهادي، دار الفكر العربي ،مصر ، (د.س.ن) ، ص 84.

ولذلك كان لزاما على من سينصب واليا أن تتوفر فيه تلك الشروط ، وهي نفسها التي توفرت في زعيم قبيلة صنهاجة ألا وهو زيري بن مناد الصنهاجي الذي استغل الظروف السيئة والعصبية التي مرت بها الخلافة ليبرز نفسه على الساحة إنطلاقا من الجهود التي بذلها في سبيل خدمة الفاطميين <sup>2</sup>، فهو الذي دحر الزناتيين ونافر الخوارج أصحاب أبي يزيد النكاري وفك الحصار عن الفاطميين <sup>3</sup>.

وفي عام (936هه/936م) قام الصنهاجيين بزعامة زيري بن مناد ببناء مدينة أشير 4 لتكون حاجزا أمام هجمات زناتة بالمغرب الأوسط على أراضي الفاطميين ، ثم تحولت إلى قاعدة هجوم للفاطميين على مضارب زناتة بالمغرب الأوسط 5.

ونتيجة لذلك باركت الخلافة ولايته على أشير وما حولها من أعمال ، وحظيت على خلاف الأقاليم الأخرى بمكانة سياسية مرموقة لدى الفاطميين ، فقد أقدم زيري بن مناد بعد إختطاط أشير على ترتيب الجيش وتوزيع الأرزاق وسك العملة ، وأصبحت هي الأساس للمعاملات التجارية بدلا من أسلوب المقايضة فبعدما كان الناس يتعاملون بالمقايضة أي بالبقر والجمل والشاة والبعير ، فلكي يسد مناد هذه الفجوة في نفوذ صنهاجة السياسي عمد على ضرب السكة التي تعتبر رمزا للسيادة ، لذلك فالكثير يعتبره هو أول ملوك صنهاجة . 6 وفي الواقع فإن الخدمة السياسية التي تقدمها صنهاجة للدولة الفاطمية تنعكس من خلال انتصاراتها العسكرية في سبيل اتساع المناطق

<sup>1</sup> زيري بن مناد الصنهاجي: هو جد المعز بن باديس ، وهو من بني مدينة أشير حصنها أيام خروج أبي يزيد مخلد الخارجي فملكها وملك من حولها ، وأعطاها المنصور الفاطمي تاهرت وأعمالها فكان حسن السيرة ، وتوفي في رمضان سنة 360ه، وكانت مدة ملكه 26سنة . ينظر : ابن خلكان : وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان ، تح: محمد محي الدين عبد الحميد ، مكتبة النهضة المصرية ، القاهرة ، (د.س.ن) ،ج2 ، ص19.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ابن خلدون :العبر ، ج6، ص 202.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> المصدر نفسه ، ص203.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> أشير: بمد الهمزة وكسر الشين المعجمة وسكون الياء وبعدها راء ، هي مدينة في جبال البربر بالمغرب في طرف افريقية الغربي مقابل بجاية في البر ;أي على سفوح جبل التيطري ، وأول من عمرها هو زيري بن مناد الصنهاجي ، فقد خرج إليها هذا الأخير يرتاد موضعا ينزله فرأى أشير وكانت مكان خال فجاء بالبنائين من المسيلة وطبنة وغيرها وبناها وحصنها وعمرها وأمنها سنة 324بينما ابن الأشير يرجع تاريخ بنائها إلى سنة 364هو مع العلم أن مناد توفي سنة 360. ه. ينظر ياقوت الحموي : معجم البلدان ،دار صادر ,بيروت, ج4 ، (د.س.ن) , ص ص 202–202. للمزيد ينظر: مجهول: الإستبصار، ص 170.ابن خلكان : المصدر السابق ، ج2 ، ص 91.

<sup>-</sup>Mokrani Mohamed Asia : Aceranic proposal recoveered by the boards of vault on the site of achir, p291.

<sup>-</sup>L. Golrin and PH. levean: Asir.berbere encyclopedia editor peters publishers, aures, 1989, p 294.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ابن خلدون : العبر ، ج6، ص204.للمزيد ينظر : السيد : المرجع السابق ، ص153.

ابن خلكان : المصدر السابق ، ج2 ، ص91للمزيد ينظر : ابن خلدون : العبر : ج6 ، ص2030.

الخاضعة لسلطة الفاطميين وكمكافأة لدعم صنهاجة السياسي لها وسعت في امتيازاتها وضمت المناطق التي فتحوها لسلطتها فاتسع نطاقها وصار يشمل: تاهرت وأعمالها ، باغاية وأعمالها وأجزاء كبيرة من بلاد الزاب فأصبح لزيري الحرية المطلقة في تأسيس المدن التي تعتبر كيان سياسي. 1

وخلاصة القول ، أن الدور السياسي الذي لعبته صنهاجة بقيادة زعيمها زيري بن مناد الصنهاجي كان سببا في ظفرها بالسيادة على افريقية والمغرب الأوسط على حساب قوى لا تقل مكانة عنها في الساحة السياسية المغربية ، لأن الفاطميين رأو فيها خير نائب على بلادهم ستتقل بذلك صنهاجة من جماعة منظمة إلى دول لها جيش وقوة وما إلى ذلك من مظاهر السيادة ، وستلعب فيها هذه القبيلة دور كبير على عهد الزيريين والحماديين وهذا ما سنعالجه في العنصر الثاني.

# ثانيا: الدور السياسي لقبيلة صنهاجة بين (362-454هـ/ 973-1062م)

عندما قرر المعز لدين الله الفاطمي الانتقال إلى مصر فكر فيمن يسند إليه إمارة افريقية والمغرب فوقع إختياره على الأمير بلكين بن زيري من قبيلة ذات شوكة وعصبية وهي قبيلة صنهاجة التي أخلصت له في الولاء وكانت الساعد الأيمن لها في ساعة الخطر وبذلك انتقلت السلطة من العنصر العربي إلى العنصر البربري، ولذلك ارتأيت أن أقسم دور قبيلة صنهاجة في هذه الفترة (362-454هـ) إلى ثلاث أدوار أولا عندما كانت تابعة للدولة الفاطمية وثانيا حدوث الانشقاق وانقسام صنهاجة على نفسها ثم دورها بعد إعلان القطيعة للخلافة الفاطمية. الدور السياسي لصنهاجة في ضل التبعية للخلافة الفاطمية (362-406هـ/973-1015م).

الدور السياسي لصنهاجة في ضل التبعية للخلافة الفاطمية (362-406هـ/973-1015م):

1-1 أبي الفتوح يوسف بلكين بن زيري (362-374-984م):

بعد وفاة زيري انتقلت قيادة صنهاجة إلى ابنه أبي الفتوح يوسف بلكين فعندما عزم الخليفة المعز على إلى مصر استدعى عامل المسيلة جعفر بن علي بن حمدون وعرض عليه أن يتولى إمارة المغرب نيابة عنه لكنه اقترح شروط تتيح له الاستقلال الداخلي، فأقصاه عن ذلك<sup>2</sup>. فوقع اختياره على بلكين بن زيري فعرض عليه الأمر غير أن بلكين رد عليه قائلا: "يامولانا أنت وآباؤك الأئمة من ولد الرسول (صلعم)ما صفا لكم المغرب ، فكيف يصفو لي ، وأنا صنهاجي بريري أقتلني يا مولانا من غير سيف ولا رمح ".

<sup>2</sup> المقريزي: المصدر السابق، ص ص 99-100. للمزيد ينظر: سالم: المرجع السابق، ص 555; روجي: المرجع السابق، ج1، ص69.

<sup>. 1</sup> ابن حماد: المصدر السابق، ص09-69. للمزيد ينظر: ابن خلدون: العبر، ج6، ص100

فعينه على أمر افريقية وسماه يوسفاً وكناه أبي الفتوح ولقبه بسيف الدولة 1، ويذكر ابن عذارى وابن الخطيب أن المعز أوصاه قائلا "لا تنسى ثلاثة أشياء: لا ترفع الجباية عن أهل البادية ولا ترفع السيف عن البرير، ولا تولً احد من إخوتك وينى عمك ، فإنهم يرون أنهم أحق بهذا الأمر منك ،واستوص بالحضر خيراً 2.

غير أن حسين مؤنس يستبعد هذه الحكاية لأنه ليس من المعقول أن يوصيه بألا يرفع السيف عن البربر وهو بربري منهم، وأن يوصيه بالحضّر خيرا، والمعروف أن الحضّر هم أهل المدن الذين لم يناصروا الفاطميين. فامتثل لأوامر المعز فاصبح واليا أميرا شبه مستقل على بلاد افريقية بأقسامها الثلاثة (طرابلس، افريقية، بلاد الزاب) وما يفتحه من المغرب الأوسط 3 ن فباشر بتنظيم أموره ومن أعماله في الميدان السياسي:

\*بادر بتنظيم الأمور السياسية والجبائية في جميع الأقاليم وعقد الولايات للعمال ، وخضع له البربر غير أن خضوعهم ذلك لم يكن عن رغبة بل عن رهبة 4.

\*ثم قام بتطهير ضواحي طبنة وباغاية والمسيلة وبسكرة وقضى فيها على زناتة وهوارة ومزاتة ونقرة وغيرهم ، إلى أن وصل تاهرت وخربها ثم فتح تلمسان ، واستطاع بذلك الإستيلاء على المغرب الأوسط ومطاردة الزناتيين إلى ما وراء نهر ملوية ثم رجع إلى أشير سنة (361 - 971 - 971) ، ووهبه الخليفة اقطاع المسيلة والزاب $^{5}$ .

ومن مظاهر تنامي قوة صنهاجة سياسيا أن بلكين بن زيري صار مقَّدمًا لدى الفاطميين وخير دليل على ذلك شفاعته في ابن نوح الذي ثار إثر مقتل أبي يزيد فقبل منه شفاعته.<sup>6</sup>

وحسب وجهة نظري أرى أن التفاف الصنهاجيين حوله آنذاك مرَدُهُ عاملين اثنين أولها أنهم رأو فيه بطلا لنصرته وهذا راجع لمركز وثانيها هو مركز قبيلة تلكاتة وحلفاؤها من صنهاجة .

وبعد سلسلة الأعمال التي قام بها وافته المنية في موقع سماه ابن خلدون وارْكَشْ، وهو كما يذكره المقريزي بين سجلماسة وتلمسان سنة 373ه<sup>7</sup>.

<sup>. 100</sup> ابن خلاون : العبر ، ج6، ص 206; المقريزي : المصدر السابق ، ص 100.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> لسان الدين ابن الخطيب: تاريخ المغرب العربي في العصر الوسيط، القسم الثالث من كتاب أعمال الأعلام، تح وتع: العبادي، أحمد المختار والكتاني محمد ابراهيم، دار الكتاب الدار البيضاء، 1964، ص 65.

 $<sup>^{3}</sup>$  المقريزي : المصدر السابق ، ص  $^{3}$ 

<sup>4</sup> بن خلكان : وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان ، تح : احسان عباسي ، دار صادر ، بيروت ، 1978، ج1، ص 286 ; الطمار : المرجع السابق ، ص44.

<sup>.330 –329</sup> من ص من المصدر السابق ، ج1 ، ص ص المصدر السابق ، ج

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> روجي : المرجع السابق ، ج1 ، ص 70.

<sup>. 100</sup> من : العبر ، ج6، ص 207; المقريزي : المصدر السابق ، ص 100. ابن خلاون : العبر ، ج

ونستنتج مما سبق أن الأمير بلكين استطاع تثبيت أركان ملكه والإستقلال بالمغرب الأوسط لكن ما يعاب عليه انه أجج الصراع بين الزناتيين والصنهاجيين بدرجة لم تشهدها المغرب من قبل وهذا راجع للحملات العسكرية التي سيّرها عليهم.

# 2-1-أبي الفتوح المنصور بن يوسف بلكين بن زيري (374-386هـ/984-996م):

كان المنصور بن بلكين قبل توليه الإمارة واليا على الزاب ونائبا لوالده على أشير ، وما إن وصله نبأ وفاة والده عقدت له البيعة عن طريق العزيز بالله الفاطمي وتولى إمارة افريقية والمغرب أ.

وكان أول ما عمله أن عين عمه أبا البهار عاملا على المغرب الاوسط ومركزه تاهرت ، وعين أخوه يطوفت بن يوسف واليا على أشير وأوصاهم بالتعاون لحماية المغرب الأوسط من التحرشات الزناتية $^2$ . فواصل المنصور حربه مع الزناتيين غير أنه مني بالخيبة ومات عدد كبير من الصنهاجيين وكانت آخر محاولة له سنة (984هم)ولم يتدخل بعدها في شؤون المغرب الأقصى $^3$  ، فلما انشقت جماعة الزناتيين على زيري بن عطية المغراوي  $^4$ .

وانضمت إلى المنصور بن بلكين فاكتفى بتعيين كبيرهم وهو سعيد بن خزرون سنة 8379 على طبنة والزاب ، وزوجه ابنته وعين ابنه فلفل بن سعيد على طبنة ، كما استطاع القضاء على ثورتين في عهد الثورة الأولى بقيادة كتامة تحت زعامة أبا الفهم لكنه أخضعها 5 والثانية التي عكرت صفو حياته هي ثورة عمه أبي

<sup>. 142</sup> المصدر السابق ، ج1 ، ص47; ابن عذارى : المصدر السابق ، ج1 ، ص44

 $<sup>^{2}</sup>$  ابن خلدون : المصدر السابق ، ج6، ص 207.

<sup>3</sup> نفسه ، ص 207 ;هصام ،موسى : قبيلة مغراوة الزناتية في ضل الصراع بين الأمويين بالأندلس ويني زيري الصنهاجيين حلفاء الفاطميين ببلاد المغرب (361–391هـ) ، مجلة العصور الجديدة ، الجزائر ، مج1، ع2، 2021، ص 109.

<sup>4</sup> زيري بن عطية المغراوي : هو زيري بن عطية بن عبد الله بن تبادلت بن محمد بن خزر الزناتي المغراوي الخزري وجده بن خزر ، حمل لواء المقاومة ضد الفاطميين ، وترأس الجماعة الزناتية الفارة للمغرب الأقصى سنة (368هـ) فغلب على جميع البوادي سنة (377هـ). ينظر : ابن أبي زرع : المصدر السابق ، ص 105. بن معمر ، محمد : زيري بن عطية المغراوي ومشروع الدولة الزيانية في المغربين الأوسط والأقصى '368-391هـ) ، مجلة العصور ، جامعة وهران ، الجزائر ، (د. مج)، ع4-5 ، 2004، ص 132.

 $<sup>^{5}</sup>$  ابن عذارى : المصدر السابق ، ج $^{1}$  ، ص ص  $^{349}$ 

البهار بتاهرت فدخلها وخربها وطلب أهلها الأمان فأمنهم 1. فدولة بني زيري على يد ثاني أمرائها فقدت الكثير من قوتها واقتصر أمرها على افريقية والزاب حتى الشلف غير أن سيطرتها على المغرب الأوسط كانت إسمية فقط 2.

وفي سنة (386هـ/996م) توفي المنصور بيوم الخميس 3 ربيع الأول في قصره الكبير بصبره دامت إمارته حوالي 13سنة  $^{3}$ .

# 3.1 نصير الدولة باديس وظهور حماد على مسرح التاريخ (386-406ه/996-1015م):

هو ثالث الأمراء الزيريين كنيته أبو مناد تولى إمارة افريقية والمغرب الأوسط بعد وفاة والده المنصور ، فأقر عمه يطوفت على ولاية تاهرت وعمه حماد على ولاية آشير سنة (387هـ/997م) 4 ، لأن باديس رأى أن شوكة قبيلتي زناتة "بني يفرن ومغراوة" قويت في المغرب الأوسط ، فارتأى بتعيين عمه حماد لأنه كفيل بأداء هذه المهمة والذي استطاع أن يشتت جموعهم.5

ففي السنوات الأولى من عهد باديس التحم الناقمون عليه من أسرته كزاوي وماكسن وحلال وبين قواد زناتة فهاجم الأولون عمه يطوفت بتاهرت والآخرون هاجموا تونس حتى وصلوا القيروان فتصدى باديس لفلفل بن سعيد المغراوي وحماد وحارب بني زيري فحاصرهم وأفضى الأمر إلى ترحيلهم للأندلس ومن معهم عام (391هم/1001م)6.

فضلت العلاقة طيبة بين باديس وعمه ونتيجة لجهوده جعل المسيلة وآشير وأحواز يتجسس وقسنطينة تحت إمرته ، فاختط حماد القلعة بجبل كيانة بكتامة سنة  $(1007 + 1007)^7$  وبدأ يستقل بنفسه ، فأحس باديس بذلك وأراد اختباره فطلب منه التنازل على يتجسس وقسنطينة سنة (1014 + 1014) غير أن حماد رفض ، فدخل

ابن أبي الدينار: المصدر السابق، ص $^{1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  مؤنس : المرجع السابق ، ج $^{1}$  ، ص 570; السلماني : المرجع السابق ، ص 243.

 $<sup>^{6}</sup>$ ا بن أبي الدينار : المصدر السابق ، ص 78; ابن خلاون : العبر ، ج $^{6}$  ، ص  $^{208}$ 

 $<sup>^{4}</sup>$  ابن خلكان : المصدر السابق ، ج $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ابن خلدون : العبر ، ج6 ، ص ص 208–209; السلماني : المرجع السابق ، ص 243.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> ابن خلدون : العبر ، ج6، ص 528.

<sup>7</sup> ابن خلدون : العبر ، ج7 ، ص 76; ابن الخطيب : المصدر السابق ، ج3، ص ص 70–71. للمزيد من التفاصيل ينظر : ابن عذارى : المصدر السابق ، ج1، ص ص 357–360.

معه في حروب طويلة كاد ينتصر فيها باديس لم يأخذه الموت سنة  $(1015 + 1015)^1$  وبموته استراح حماد من حروبه وتم له ما أراد من تأسيس دولة فتية بالمغرب الأوسط.

### 2-إنقسام صنهاجة على نفسها (الزيرين والحماديين):

ارتأبت تقديم انقسام دولة الصنهاجيين على الحديث على فترة المعز واستقلاله عن الخلافة الفاطمية، لأن جذور الإنفصال تعود منذ تولية حماد على عهد المنصور، في حين إعلان استقلاله بالمغرب الأوسط كان على عهد باديس منذ تأسيسه للقلعة.

نعود بالأحداث إلى أواخر عهد نصير الدولة باديس سنة (395ه) حين يعتبر هذا الأخير لعمه حماد عمه إبراهيم بن يوسف سيف الدولة بلكين ، فبمجرد وصوله إلى القلعة في شهر شوال بنفس السنة المذكورة انضم إلى أخيه حماد وتوحدت كلمتهم وشقوا عصى الطاعة على باديس  $^2$  ، حتى أن حماد لم يكتف بذلك فحسب بل أعلن نبذه لطاعة الفاطميين ودعا للخلفاء العباسيين سنة (1014هم/1014م) فعزم باديس على محاربة عميه ، ودخل في طاعة قبيلة بنو توجين الزناتية ، إذ كانوا ساخطين على حماد الذي فر للقلعة غير أن باديس وافته المنية سنة 406ه  $^8$  . فاستغل حماد فرصة موت باديس فدخل المسيلة وأضافها إلى أشير والقلعة وحاصر باغاية غير أنه لم يفلح في ذلك لأن المعز بن باديس تصدى له  $^4$  فآثر حماد الصلح مع المعز ، غير أن هذا الأخير اشترط عليه أن يبعث ابنه إليه فتم الصلح بين المعز وحماد واستقل بعمل المسيلة وطبنة والزاب وأشير وتاهرت وما يفتح من بلاد المغرب ، وعقد لإبن حماد على طبنة ، المسيلة ، موره ، مرسى الدجاج ، سوق حمزة ، زواوة  $^5$  ، فوضعت الحرب أوزارها وانقسمت دولة الصنهاجيين إلى دولتين دولة آل منصور بن بلكين أصحاب القيروان ، ودولة آل

<sup>. 1</sup> ابن أبي الدينار : المصدر السابق ، ص 79; الطمار : المرجع السابق ، ص 82.  $^{1}$ 

<sup>.377-376</sup> بن عذاري : المصدر السابق ، ج1 ، ص ص 376-377.

ابن خلدون : العبر ، ج $_{6}$  ، ص 210.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ابن الخطيب : المصدر السابق ، ج3 ، ص 72; ابن خلدون : العبر ، ج6 ، ص 210. للمزيد من التفاصيل ينظر : ابن عذارى : المصدر السابق ، ج1 ، ص 384; روجى : المرجع السابق ، ج1 ، ص 149.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ينظر الملحق رقم 8.

حماد بن بلكين أصحاب القلعة  $^{1}$ ، ومن ثم بجاية بعد $^{2}$  ذلك ، ولم تستقر الأمور فحسب بل تصاهر أيضا فزوج المعز أخته أم العلو بعبد الله بن حماد فزادا $^{3}$  اتفاقا وأمنا .

ويرى عبد العزيز سالم أن هذا الإستقلال أمر طبيعي ، وأن قيام الدولة الحمادية جاء كنتيجة طبيعية للحوادث التي جرت ، لأن المعز لدين الله الفاطمي قبل رحيله إلى مصر ترك أمر المغرب الأدنى والأوسط على كاهل بنو زيري وكانت مهمة ثقيلة لذلك عهد المنصور لأخيه حماد بولاية المغرب الأوسط ، لكن حماد طمع بالولاية لنفسه 4.

وحسب ما أعتقد أنه من بين الأسباب الأخرى التي أدت إلى هذا الإنفصال وترك ولاية المغرب الأوسط لحماد هو تزايد خطر الزناتيين و التصدي لهم يتطلب مسؤولية تحتاج قائد كفأ ، ونحن رأينا المجهود الذي بذله في سبيل ذلك .

3-الدور السياسي لصنهاجة بعد الإنفصال عن الفاطميين (406-454هـ/1015-1062م): - 1062-1015هـ/1062-1015م): - 1-3 أبى الفتوح يوسف بلكين بن زيري (406-454هـ/1015-1062م):

توفي باديس في النصف من ليلة الأربعاء من ذي الحجة سنة (406) <sup>5</sup>، وكان المعز يبلغ من العمر ثماني سنين ، فاختلف حول من يخلفه في حكم المملكة فاتفق آل باديس على إستنابة كرامة بن المنصور أخ باديس على أن تكون البيعة العامة في المهدية <sup>6</sup>، وقبل أن تتم البيعة اتكاً على عمته التي ربته منذ الصغر هي أم ملال ، وفي سنة (407) تمت البيعة ولقبه المعز بشرف الدولة <sup>7</sup>فأخذ المعز زمام أمر دولته .

ومنذ سنة (435هـ) تحولت سياسة تحولا خطيرا لأنه أعلن القطيعة السياسية والدينية للدولة الفاطمية واختلف المؤرخين في تحديد تاريخ الإنفصال فابن عذارى يذكر أنه في سنة (433هـ) أظهرت الدعوة لبني العباس ، وفي سنة (440هـ) قطعت الخطبة لصاحب مصر وأحرقت البنود وقطعت الدعوة الشيعية العبيدية $^8$ .

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ابن خلدون :العبر, ج6 , ص210.

<sup>.76</sup> ابن الخطيب : المصدر السابق ، ج3 ، ص  $^2$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  ابن خلدون : العبر ، ج $^{6}$  ، ص  $^{210}$ 

<sup>.</sup> المرجع السابق ، $\sim$   $^4$ 

ابن عذارى : المصدر السابق 1 ، ص 384; سالم: المرجع السابق ، ص564.

<sup>. 145</sup> من خلدون : العبر ،ج6، ص 210 . للمزيد ينظر : السلماني :المرجع السابق ، ص 245.  $^6$ 

ابن الخطيب : المصدر السابق ، ج3، ص73للمزيد ينظر : روجي : المرجع السابق ، ص166بونار : المرجع السابق ، ص191.

<sup>.399</sup> ابن عذارى : المصدر السابق ، ج1 ، ص ص المصدر  $^8$ 

أما ابن أبي الدينار يختلف مع ابن خلدون في تاريخ اظهار الدعوة لبني العباس والذي جعله في سنة أما ابن أبي سنة (440) حيث قطعت الخطبة للخليفة الفاطمي أما معه في سنة (440) حيث قطعت الخطبة للخليفة الفاطمي أما المعادية الفاطمي أما المعادية الفاطمي أما المعادية الفاطمي أما المعادية ال

غير أن المتفق عليه هو أن المعز بن باديس أعلن طاعته للخليفة العباسي القائم بأمر الله ودعا له منابر بلاده ، كما أمر بتبديل السكة المتداولة وضربت نقود جديدة على الطراز السني في عهده (1048هـ/1048م)<sup>2</sup> ، فنقش في وجهها الأول عبارة شهادة التوحيد والرسالة المحمدية ، وفي الوجه الثاني " من يبتغي غير الإسلام ديننا فلن يقبل منه " وسبك من كان عنده من دنانير عليها أسماء الخلفاء الفاطميين<sup>3</sup> ، ثم أمر بعدم تداول العملة الفاطمية ، وهدد لمن يتصرف بها بالعقوبة 4، فالسكة هي رمز السيادة فبتخيلهم عنها يعني الإستقلال السياسي.

كما قطع أسمائهم من البنود والرايات وأمر بلعنهم في الخطب وخلعهم ، كما أعلن لباس السواد وهو شعار بني العباس .<sup>5</sup>

ولما بلغ الخليفة الفاطمي ما فعله المعز بأنصاره من الشيعة الروافض اشتد غضبا فاستشار وزيره اليازوري الذي اقترح عليه ترحيل أعراب بني هلال $^{6}$  وبني سليم كوسيلة للتتكيل بهم وتأديب المعز ، فأرسل لهم قبائل بني هلال الذين بلغ عددهم  $^{7}$  فكانوا كالسيل الجارف وصلوا القيروان وخربوها فاضطر المعز للإنسحاب

 $<sup>^{1}</sup>$  ابن أبى الدينار: المصدر السابق، ص $^{1}$ 

ابن عذاری : المصدر السابق ، ج1 ، ص402.

 $<sup>^{3}</sup>$  ابن الخطيب : المصدر السابق ، ج $^{3}$ ، ص ص  $^{7}$ 

 $<sup>^{4}</sup>$  ابن عذارى : المصدر السابق ، ج1، ص ص ب402 ، 403.

<sup>6</sup> ابن خطيب: المصدر السابق، ص75.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> عرب بني هلال : هي تسمية أطلقت على القبائل العربية التي اجتاحت بلاد المغرب الاسلامي في بداية القرن (5ه/11م) وشملت لفظة الهلالية باقي القبائل العربية المتحالفة مع الهلاليين من باب اطلاق اسم اسم الجزء على الكل ، لأن الرياسة كانت لقبائل بنو هلال فأصبحت القبائل المتحالفة معهم مندرجة في جملتهم ; ينظر : ابن خلدون : العبر ، ج6 ، ص32;حسن علي حسن : الحضارة الاسلامية في المغرب والأندلس ، عصر المرابطين والموحدين ، مكتبة الخانجي ، مصر ،1980، ص 307; يونس ، عبد الحميد: الهلالية في التاريخ والأدب الشعبي ، كتب عربية ، ص ص 67–68.

<sup>.91</sup> مناركلي : الأعلام ، دار العلم للملابين ، بيروت ، 2002، ج8 ، م $^{7}$ 

إلى المهدية  $^1$ ، وكانت وفاته سنة (454 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 - 1062 -

و خلاصة القول أن بني زيري لم يستطيعو ا فرض سيطرتهم على المنطقة الممتدة من افريقية الى غاية نهر ملوية، و هذا لأنهم كانوا رجال دولة صغيرة تقوم على عصبية صنهاجية محدودة القوى و الإمكانيات. و خاصة أن تبعيتهم للخلافة الفاطمية كانت تضعف من جهتهم شيئا فشيئا لأنها كانت تفرض على أهل المغرب المذهب الرافضي الشيعي الذين كانوا ينكرونه بشدة و خاصة بعد احتدام الصراع بين السنة و الشيعة.

### ثالثًا: الدور السياسي لقبيلة صنهاجة بين (405-498ه/1014-105م):

بعدما استقل حماد بالمغرب الأوسط عن بني عمومته آل زيري بن مناد الصنهاجيين ستظهر شخصية المغرب الأوسط بقسمه الشرقي والغربي ، وستبدأ عملية التطور الداخلي أخرى هي بروز الأسرة الحمادية والتي ستلعب دور كبير في المسار التاريخي للمغرب الأوسط أواخر القرن الرابع وطيلة القرن الخامس للهجري

#### 1- النظام السياسي والإداري للدولة الحمادية:

حكم بنو حماد المغرب الأوسط من سنة (408-547هـ/1018-1052م) وطيلة هذه الفترة تعاقب على عرش الحمادي ثلاثة فروع من بني حماد يشكلون في مجملهم تسعة أمراء ، الفرع الأول ينتسب إلى القائد بن حماد ، ويشتمل على القائد وابنه محسن والفرع الثاني يمثله أمير واحد هو بلكين والفرع الثالث ينتسب إلى علناس بن حماد ويضم باقي الأمراء (الناصر ، المنصور ،باديس ، العزيز ، يحيى ) وكان هؤلاء الأمراء يتبنون نظام سياسي والإداري توارثوه من جيل إلى الآخر لتسير دولتهم والذي سنحاول إبرازه في العناصر الموالية.

## 1-1-النظام السياسي:

#### 1-1-1 الأمير:

لقد كان نظام الحكم في الدولة الحمادية وراثيا منحصرا في أسرة بني حماد ، ولم يتغير هذا النهج الا في حالات خاصة كالانقلاب العسكري مثلما سيحدث لمحسن بن القائد وبلكين بم محمد وكان الحكم أقرب ما يكون

<sup>(</sup> $^1$ )Allaoua Amara:Les zirides et les hammadides (972-1152),p 2.

ابن الخطيب: المصدر السابق ,ج3, ص 76.

<sup>3</sup> أنظر الملحق رقم 6.

إلى الاستبداد ميال إلى الدموية في بعض فتراته  $^1$ . وقد تلقب بنو حماد بلقب الأمير أو السلطان وكانوا مستقلين عن الألقاب التشريفية كنصير الدولة (باديس) شرف الدولة ، ولم ينتموا في راياتهم وبنودهم بلون واحد  $^2$  ، وكان هذا الأمير يخضع تارة للفاطميين وتارة أخرى للعباسيين  $^3$  ، حتى أنهم في بعض الأحيان يضعون التاج المحبب إلى الفاطميين ، وهو عبارة عن عمامة ملفوفة حول شاشية  $^4$  ، وإذا توفي الملك أو الأمير يولي عهده الخليفة له وإثر موكب الدفن تتم مبايعته دون أن ننسى تأثير الأميرات الصنهاجيات في دولة بني حماد ، فقد كان لهم تأثير على غاية الأهمية في المجال السياسي  $^3$ .

كما أن الأمراء الحماديون منذ عهد حماد وهم يخطبون لبني العباس عكس الزيريون الذين كانت تثيرهم سجلات مشفوعة بالأعلام والهدايا وما إلى ذلك  $^{6}$ .

## 1-1-2-جهاز الحكم أو شؤون الحكم:

كان يتولاها الوزراء وأول وزير حمادي ذكره المؤرخون هو وزير المحسن بن القائد غير أنه لا يعرف اسمه أما الناصر فقد استوزر "أبو بكر بن الفتوح "، "خلف بن حيدرة " وزير بلكين "أحمد بن جعفر بن أقلح " وزير الناصر ، "عبد الكريم بن سليمان " وزير المنصور 8، والذي كان يميزهم أنهم لا ينتمون للسلالة الحمادية . و إلى جانب هؤلاء كانت بعض الأسر تحكم بعض الولايات في ضل حكم بني حماد مثل : أسرة بني : أسرة بني رمان وجاءت بعدها بنو سندى 9.

<sup>1</sup> المدني ، أحمد توفيق : تاريخ الجزائر ، (د.س.ن) ، الجزائر ، 2013، ص 27 ; عويس : المرجع السابق ، ص 205.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> الطمار: المرجع السابق، ص 181.

 $<sup>^{3}</sup>$  بورويبة : المرجع السابق ، ص  $^{3}$ 

<sup>4</sup> روجي ، الهادي إدريس : الدولة الصنهاجية ، تاريخ افريقية في عهد بني زيري من القرن 10 إلى القرن 12هـ، تر: الساحلي حماد ، دار الغرب الاسلامي ، الجزائر ، 1962، ج2، ص 118.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> روجي: المرجع السابق ، ج2 ، ص ص 118-119.

الطمار : المرجع السابق ، ص  $^{6}$ 

 $<sup>^{7}</sup>$  بورويبة : المرجع السابق ، ص  $^{22}$ 

<sup>8</sup> ابن خلدون : العبر ، ج6 ، ص 230.

<sup>9</sup> بورويبة :المرجع السابق ، ص 122.

#### 1-2-النظام الإداري:

#### 1-2-1 الإدارة المركزية:

تبنت الدولة الحمادية الإدارة المركزية التي لا نمتك عنها معلومات قليلة جدا ، فهي تشتمل على ديوان إنشاء وكان على رأسه كاتب أو ديوان بريد ،فبالنسبة للكاتب يشير بور روبية إلى أن أول كاتب عثر عليه هو كاتب الناصر بن علناس لكن لا يعرف اسمه ، لكن الأرجح أنه أخ الناصر وكان الكاتب أحيانا ينوب عن الأمير فيجبي ويعقد للعمال ويفتش الجيوش 1، أما بالنسبة لديوان البريد فقد استخدم الحماديون الحمام الزاجل مثل الزيريين واستخدموا أيضا الإشارة بالمرايا ، ودليل ذلك هو وجود برج ببجاية هو شوف الرياض ، حيث وجد أعلاه آلة بالمرايا للمراسلة مع بروج مماثلة في مناطق أخرى 2.

#### 2-2-1 ولاة الحكم:

انقسمت الدولة الحمادية إلى مجموعة من المدن لكل مدينة حاكم يخضع للحكم العام في العاصمة سواء كانت القلعة أو بجاية وكان الولاة في أغلب الأحيان من عائلة الأمير وعددهم يتغير من أمير إلى آخر ، مثال على عهد القائد نعرف اسم واليين وهما أخواه يوسف والي المغرب وويقلان والي سوق حمزة  $^{8}$  ، أيضا على عهد الناصر بن علناس نجد بلاد المغرب الأوسط تنقسم إلى ستة ولايات على رأس كل ولاية والي منهم : كباب ورمان وخزر ولبار  $^{4}$ .

#### 2-1- القضاء:

تخلو المصادر من ذكر وزراء للدولة الحمادية قبل فترة حكم العزيز ، ما نعرفه هو أن حماد كان يحكم بنفسه في قضايا رعيته 5.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> الطمار: المرجع السابق ، ص 182.

 $<sup>^{2}</sup>$  بوروبية : المرجع السابق ، ص $^{2}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  ابن الخطيب : المصدر السابق ، ج $^{3}$  ، ص

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ابن خلاون : العبر ، ج6، ص 230; روجي : المرجع السابق ، ج1 ، ص 303.

 $<sup>^{5}</sup>$  بورويية: المرجع السابق ، ص $^{124}$ 

2. دور بني حماد الصنهاجيين في طور الصراع بالمنطقة (405-454ه/1018-1062م):

2-1 حماد بن بلكين (405-419هـ/1014-1028م):

والذي قال عنه ابن الخطيب "كان حماد نسيج وحده ، وفريد دهره وفحل قومه ، ملكا كبيرا وشجاعا ثبتا وداهية حصيفا" أواليه تنسب كل الصفات الدهاء والفطنة والفراسة والذكاء 2.

فمنذ أن تولى حماد أمر أشير سنة 387ه/997م وهو يفكر في إقامة دولة لبنيه لأن ولايته اتسعت بدرجة كبيرة وعظم شأنه الأمر الذي دفع به إلى الإستقلال بأشير والمسيلة أيام باديس ، وذلك بعدما استطاع إجلاء الزناتيين وتشتيت جموعهم  $^{5}$  وما إن حلت سنة (**398ه**) حتى اختلط القلعة  $^{4}$  وبنى فيها القصور المنبعة والمباني العظيمة  $^{5}$  ، ونقل إليها جماعة من أهل المسيلة وأهل حمزة وجراوة ووسع عمرانها على رأس المائة الأربعة  $^{6}$  .

فقد أمضى عشر سنوات لبناء شخصية الدولة من (395-405هـ405-1014م) فاستطاع فيها دحر قبائل زناتة وزحزحتها بحيث لم تقم لهم قائمة بعدها ببلاد المغرب الأوسط $^7$ ، غير أنه بعد استقلاله بتيجس وقسطيلية أثيرت الحرب بينه وبين باديس ، وانتهت بوفاة هذا الأخير وعقد الصلح مع ابنه الصغر  $^8$ ، كما سبق وذكرنا.

ومنه أعلن رسميا قيام الدولة الحمادية التي وضع فيها حماد أسس تشييد وبناء دولة، فنبذ الطاعة للفاطميين ، ودعا للخليفة العباسي وقتل الرافضة وترحم على أبي بكر وعمر رضي الله عنه سنة ( 405هـ) 9، غير أن مقره

Allaoua Amara:op,cit,p2.

ابن الخطيب: المصدر السابق، ج3، ص 85; بوروبية: المرجع السابق، ص36.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> مجهول: الاستبصار، ص 168.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ابن خلدون : العبر ، ج6 ، ص 227.

<sup>4</sup> القلعة: هي قلعة حماد الصنهاجي على جبل كيانة من جبل كتامة بين (398ه/1007م) وارتبطت ارتباطا وثيقا باستقلال شخصية الدولة الحمادية والهدف من بنائها هو التدعيم السياسي والعسكري والمادي لدولته، فقد كانت حصنا ومكانا حربيا يصلح لحماية الدولة، وتشكل هذه المدينة مربع يقع في سهل. ينظر: مجهول: الاستبصار، ص 167; ابن الخطيب: المصدر السابق، ج3، ص 71.

Ernest Editour , La Kalaa Des beni hammad une capital berber afrique du nord auxl siècle,paris, ,1909,p9.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> مجهول: الاستبصار، ص 168.

ابن خلاون : العبر ، ج6، ص 8. ابن الخطيب : المصدر السابق ، ج8، ص 8. المزيد ينظر :

ابن خلدون : العبر ، ج6 ، ص 228; للمزيد ينظر : عويس : المرجع السابق ، ص 62

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>Allaoua Amra: op,cit,p2.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> ابن خلدون : العبر ، ج6، ص 228.

تارة بأشير وتارة أخرى بالقلعة ، لكن غلب عليه الإستقرار في القلعة ، لأنها بنيت على يده وأيضا موقعها ومكانتها الإستراتيجية والعسكرية والاقتصادية والسياسية ، فهي توسطت الولاية مما يجعله على علم بكل ما يحدث في الولايات .

وتوفي حماد سنة (419هـ/1029م) وحمل للقلعة حيث دفن وولي بعده ابنه القائد1.

2-2-التطورات السياسية للدولة الحمادية (419-454هـ):

2-2-1-القائد بن حماد (419-446ه/1028-1054م):

بعد موت حماد خلفه ابنه القائد وبقي على رأس الدولة الحمادية لمدة 27سنة ، حيث يذكر ابن الخطيب أنه من أسباب استقامة الأمر له وهو اشتغال المعز بن باديس عنه بما دهمه من العرب $^2$ .

فقد وقعت في عهده أهم الأحداث السياسية التي يمكن تقسيمها إلى مرحلتين هما قبل وبعد انقطاع العلاقات الزيرية الفاطمية:

أ-القائد قبل إنقطاع العلاقات الفاطمية الزيرية:

يقول عنه ابن الخطيب أنه كان سديد الرأي ، عظيم القدر  $^{3}$  حتى استقامت له أمور الدولة في المرحلة الأولى من عهده إلى جانب جهود ابن حماد خاصة أنه هو من ساهم في عقد الصلح بين أبيه والمعز لأنه كان بمثابة السفير والرهينة التي بواسطتها تم الصلح .

وبعد تولیته بن أخیه یوسف علی المغرب ، وویقلان علی حمزة ثم اتجه لغزو زناتة  $^4$  ، فتحرك إلیه ابن الزیري بن عطیة المغراوي ، حمامة والي فاس ، فوقعت بینهما حروب سنة (430هه/1038م) انتهت بدخول

<sup>1</sup> المصدر نفسه ، ص 229.

<sup>.86</sup> ابن الخطيب : المصدر السابق، ج $^2$  ابن الخطيب

 $<sup>^{3}</sup>$  ابن الخطيب : المصدر السابق ، ج $^{3}$ ، ص

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> بن خلدون : العبر ، ج6، ص 229.

حمامة في طاعة القائد $^1$ ، وذلك لأن هذا الأخير استمال إليه بعض زناتة ورب الأموال إليهم، وعندما أحس حمامة صالحة ودخل في طاعة  $^2$ .

ثم في سنة (432هـ) هاجم المعز القلعة وحاصرها مدة سنتين ثم رفع الحصار وعقد الصلح بينهما  $^{3}$ .

ب- انقطاع العلاقات الفاطمية الزيرية وموقف القائد منها:

عندما بدأ المعز يدخل في معركة الخلاف مع الخلافة الفاطمية علنا شيعة لعدة أسباب <sup>4</sup>: لم يجد القائد في الخلاف مع المعز لأن هذا الأخير قام بإزالة أسمائهم من السكة سنة (1044هـ/1049م) فدبر له المستنصر الفاطمي دخول العرب إلى افريقية كما سبق وذكرنا وخاطبه قائلا "والله لأرمينه بجيوش لا أتحمل فيها مشقة " فدعا العرب وأباح مجازر النيل إلى المغرب <sup>5</sup> أما القائد عندما علم بذلك أعلن ولائه للفاطميين فنال بذلك مودة البلاط الفاطمي ولقبوه بشرف الدولة ، حتى أنه طيلة فترة حكمه لم تتعرض له القبائل العربية بسوء <sup>6</sup> ، غير أنه هناك من يعتبر أن القائد بعد ذلك دخل في طاعة العباسيين وخلع السلطة الفاطمية إلى أن توفي ، لأنه عندما خضع المعز للفاطميين من جديد لجأ ممثل الخليفة العباسي إلى قلعة بني حماد وهذا دليل على أن القائد كان خاضعا للعباسيين <sup>7</sup>. وتوفى في رجب

(446هـ/1054م)  $^{8}$  بعد ما دام حكمه سبع وعشرين سنة لينوبه ابنه المحسن.

 $<sup>^{1}</sup>$  ابن الخطيب : المصدر السابق، ج $^{3}$ ، ص  $^{3}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  عويس : المرجع السابق، ص  $^{2}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  ابن الأثير : الكامل في التاريخ ، تح : تدمري عمر عبد السلام ، دار الكتاب العربي ، بيروت ، 1965، ج8، ص  $^{2}$ 

<sup>4</sup> من الأسباب التي أدت إلى القطيعة هي كره أهل افريقية للمذهب الشيعي ، وتمسكهم بالمذهب السني من جهة ، وأيضا ضعف الفاطميين بسبب دعاية الخلافة العباسية وطعن نسبهم لعلي بن أبي طالب رضي الله عنه. ينظر : بورويبة : المرجع السابق، ص ص 41-42.

<sup>(5)</sup> ابن عذارى : المصدر السابق ، ج1، ص 402; ابن الخطيب : المصدر السابق ، ج3، ص 75.

<sup>(</sup> $^{6}$ ) ابن الأثير: المصدر السابق، ج $^{8}$ ، ص  $^{200}$ 

 $<sup>^{7}</sup>$  ابن الخطيب : المصدر السابق، ج $^{3}$ ، ص ص  $^{7}$ 

ابن الأثير : المصدر السابق ، ج8، ص 118.  $^8$ 

## 2-2-2 محسن بن القائد (446-47ه/1054-1055م):

قبل وفاة القائد كان قد عين ابنه محسنا ليخلفه على رأس الدولة وأوصاه بأن لا يخرج من القلعة ثلاث سنين وأن لا ينازع أعمامه في مناصبهم ، لكن ما ان توفي والده وجلس على العرش حتى ضرب بالوصية عرض الحائط $^1$  ، وعمل بوصية المعز وهي أن لا يولي أحدا من أهل بيته $^2$  .

لكن في الحقيقة الأمر أن المعز يهدف بوصيته هذه إلى زرع بذور الشقاق بينه وبين أهل بيته لتشتيت شملهم ، فشتان بين وصية القائد ووصية المعز .

فخلع أعمامه من مناهبهم ، فخرج عليه عمه يوسف صاحب مليانة ، وكرد فعل ذهب محسن وقتل أربعة من أعمامه (مديني ، مناد ، وقلان ، تميم ) $^{3}$  ، فقام عمه يوسف ودخل أشير وخربها ، فجهز محسن جيش بقيادة بلكين لقتل عمه ثم يعيد الكره على بلكين ويقتله ، لكن هذا الأخير علم بأمره ، فتعاهدوا عليه جميعا وقتلوه سنة بلكين لقتل عمه ثم يعيد الكره على بلكين ويقتله ، لكن هذا الأخير علم بأمره ، فتعاهدوا عليه جميعا وقتلوه سنة بكين كمه  $^{4}$  ، وكانت مدة حكمه  $^{6}$  أشهر مليئة بالمؤامرات.

### 2-2-2 بلكين بن محمد بن حماد (447-454ه/1065-1062م):

ولي بلكين في رجب (447ه) وكانت مدة حكمه سبع سنوات ليؤدي بذلك نفس المهمة وهي تدعيم الكيان السياسي للدولة فتعد معركة حيدرا<sup>5</sup> التي خضع فيها المعز من جديد للفاطميين ودخل فيها بنو هلال للقيروان وخربوها مما اظطر بالمعز للمغادرة إلى المهدية<sup>6</sup> ، غير أن هذه القبائل العربية واصلت سيرها نحو المغرب الأوسط ، فاتحد بلكين مع الزناتيين الذين كانوا مزيج من (بنو علي ، بنو واسين ، بنو مرين ، بنو عبد الواد ، بنو راشد ، بنو توجين ) فخاضوا معه حروب عدة للحفاظ على الزاب وضواحيها لكن باؤوا بالفشل فسيطروا بنو هلال 7.

<sup>1</sup> ابن الأثير: الكامل في التاريخ ، مراجعة: الدقاق محمد يوسف ، دار الكتب العلمية ، لبنان ، 2003، ج9، ص 600.

 $<sup>^{2}</sup>$  الطمار: المرجع السابق، ص  $^{2}$ 

<sup>. 119</sup> ابن الأثير: المصدر السابق، ج9، ص401; عويس: المرجع السابق، ص411.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ابن خلدون : العبر ، ج6، ص 229 ببورويبة : المرجع السابق، ص 53.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> حيدران : هي معركة جرت سنة (443ه/1052م) قرب جبل حيدران في الجنوب الشرقي من تونس على الجادة الكبرى بين قابس والقيروان ، ومكانها اليوم معروف ببودران ، وقعت هذه المعركة بين قبائل بنو هلال وآل زيري بزعامة المعز بن باديس وانتصر فيها بنو هلال ودخلوا القيروان وخربوها ، ينظر : الزركلي : المرجع السابق ، ج8، ص91.

ابن الأثير : المصدر السابق ، ج8 ، ص200 ; بوروبية : المرجع السابق ، ص6

<sup>. 128</sup> ابن الخطيب : المصدر السابق ، ج3، ص 87; روجي : المرجع السابق ، ج1، ص 288.  $^{7}$ 

وفي سنة (450ه/1058م) حارب بلكين زناتة واستعان بقبيلتين من قبائل بنو هلال وهم الأثبج وعدي ، فاستطاع أن ينتصر عليهم  $^1$  ، وفي نفس السنة ثار مقدم عائلة بني رمان ببسكرة وهو جعفر بن أبي الرمان ، فتغلب عليه بلكين وولي على بسكرة عائلة بني سندى  $^2$  ، ولذلك يصح فيه قول ابن بسام "أنه رجل لا يملأ يده الا من لبدة أسد" $^6$  .

وبعدما غزى المغرب الأقصى وفتح مدينة فاس $^4$  عاد للمغرب الأوسط من جديد ، وهنا قتل أخوه مقاتل ، فاتهم بلكين زوجته ناميرت بقتله فقتلها ، فقام أخو ناميرت الناصر بن علناس بقتله سنة  $(454 = 1062)^5$ .

3.دور بني حماد الصنهاجيين في طور الإستقرار النسبي (454-498هـ/1062-1105م) : -1 الناصر بن علناس (454-481هـ/1062-1088م):

كان وصول الناصر للحكم في سنة (454هـ) فاتحة عهد جديد وهو الإستقرار النسبي للدولة الحمادية ، وبوصوله إلى الحكم انتقات السلطة إلى الفرع الثالث من أبناء حماد (علناس) أي (علاء الناس –أعلى الناس) الذين ساهموا في الإنتقال بالإسرة من عهد البناء السياسي إلى عهد التطور والحضاري لأن في عهد ثم تغيير عاصمة الدولة من القلعة إلى بجاية .

فأول مقام به هي تنظيم الدولة ، حيث يذكر ابن خلدون أنه عقد على المغرب لأخيه كبان وأنزله مليانة ، وعلى حمزة أخيه رومان ، وعلى نقاوس لأخيه خزر ، وعلى قسنطينة أخيه بلبار ، وعلى الجزائر ومرسى الدجاج لإبنه عبد الله ، وعلى أشير ابنه يوسف وجعل من أبا بكر أبي الفتوح وزيرا له 6.فدخل هذه المدن تحت طاعته

<sup>.55</sup> من المصدر السابق ، ج6 ، ص430 ; بورويية :المرجع السابق ، ص450

ينسه ، ص 230; للمزيد ينظر : روجي : المرجع السابق ، ج1 ، ص 288.

ابن بسام الشنتريني : الذخيرة في محاسن أهل الجزيرة ، مطبعة لجنة التأليف ، القاهرة ، 1939، ج1، ص  $^{1}$ 

<sup>4</sup> فاس: هي قطب بلاد المغرب الأقصى وقاعدته ، وهي عبارة عن مدينتان ، وتسمى الأولى عدوة الأندلسيين وأسست سنة (192ه) ، وتسمى الثانية عدوة القروبين وأسست سنة (193ه) في عهد إدريس الثاني ويفصل بينهما فهي كبير .ينظر: الحميري: المصدر السابق، ص242.

أبن الخطيب : المصدر السابق ، ج3، ص ص 88، 93; ابن عذارى : المصدر السابق ، ج1 ، ص 366; ابن خلدون : العبر ، ج3، ص عذارى : المصدر السابق ، ج4 ، ص عذارى : العبر ، ج4 ، ص عذارى : العبر ، ج4 ، ص

<sup>.230</sup> ابن خلدون : العبر ، ج $^6$  ، ص  $^6$ 

وفي نفس السنة ثار عليه أهل بسكرة بعدما قتل بلكين قائدهم وصلبهم على حد القول ابن خلدون ، وما لبث حتى قتل وزيره حيدرة بعد ذلك، كما ثار عليه ابن الرقان لكنه استطاع فتح قلعة بني حماد ، عنوة وقتله  $^{1}$  .

ومن إنجازاته على الصعيد السياسي أيضا: هو إخضاع ثلاث مناطق إفريقية بعد إنتقال المعز للمهدية وهي تونس وصفاقس وقسطيلية <sup>2</sup> وفي هذه الأثناء كانت الدولة الحمادية محاطة بقوس من الجهة الشرقية قوة بني هلال إلى إجتاحت القيروان وخربتها ومن الجهة الغربية قوة المرابطين <sup>3</sup> ،صنهاجة الجنوب ، وقوة الزناتيين الذين يسيطرون على جزء من المغرب الأوسط وهي تلمسان وضواحيها ، وكان عليه أن يحسم الأمر وما إن حلت سنة (457هـ/1064–1065م) ، حتى أشرف على تكوين تحالف ضخم مؤلف بين البرير وبني هلال (صنهاجة وأثبج وعدي ) ، موجهة ضد مجموعات عربية أخرى (رياح وزغبة وسليم ) بالإضافة إلى مغراوة ، لكن بني رياح تمكنوا بمساعدة تميم من إقناع قبيلتي الأثبج وعدي بالتخلي على الناصر في غمار المعركة فانهزم فيها الناصر ومن معه <sup>4</sup> ، وقُتل الكثير منهم وأُخذت غنائمهم ثم قُتح المغرب الأوسط أمام هذه القبائل العربية وكاد الناصر يفقد كل شيئ ، لولا أنه حسم الأمر فقد كان أمامه طريقين إما تميم إبن عمه أو القبائل العربية ، فسلك كلا الإتجاهين وقربهم إليه فعقد صلح مع إبن عمه سنة (1077ه/10م) وتزوج من بلارة إبنة تميم أما القبائل العربية التي سيطرت على القيروان وجزء من الشرق المغرب الأوسط فقد حاول ضربها ببعضها البعض ، فاستخدم الأثبج ضد باقى القبائل العربية <sup>5</sup>.

فبعد زحف الأعراب ومهاجمتهم للقلعة أصبحت هذه العاصمة في خطر ، مما إضطر بالسلطان الحمادي الناصر بن عناس للبحث عن موضع جديد لبناء عاصمته فوقع إختياره على بجاية 6 .وأشار عليه رسوله محمد بن البعبع بأن هذا المكان يصلح أن يكون مرسى ومدينة لهذا السبب إختاره ، غير أن السبب الرئيسي هو أنه أراد

بورويية : المرجع السابق ، ص 60.  $^{\mathrm{1}}$ 

<sup>. .429</sup> من المصدر السابق ، ج1 ، ص $^2$ 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> المرابطين: نسبة لرباط الذي أسسه زعيمهم عبد الله بن باديس (451هـ/1059م) أعالي حوض نهر السينغال ونظرا لجهادهم وصبرهم أطلق عليهم المرابطين، ويعتبر يوسف بن تاشفين (454-500هـ/1062هـ/1060م) أبرز وجوه هذه الحركة حيث قام بتأسيس مراكش عاصمة لدولة المرابطين، ويعتبر يوسف بن تاشفين (454-500هـ/242 مبارك ، محمد الميلي: تاريخ الجزائر القديم والحديث، المؤسسة الوطنية للكتاب، الجزائر، (د.س.ن)، ج2، ص ص 282-282.

ابن عذارى : المصدر السابق ، ج1 ، ص 429.  $^4$ 

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ابن الاثير : المصدر السابق ، ج8 ، ص 201; ابن خلدون : العبر ، ج6 ، ص ص 230-231; روجي : المرجع السابق ، ج1 ، ص 294.

المصدر نفسه ، ص ص $^{202}$ المصدر نفسه ، ص

فتح المهدية فتعذر عليه ذلك إلا إذا هجم عليها برا وبحرا, والتي تتيح لهم ذلك هي بجاية فكانت عاصمتهم الثانية بعد القلعة وسميت بالناصرية نسبة إلى السلطان الناصر بن علناس $^1$ .

وفي السنوات الممتدة بين (472-475هـ/1079-1082م) شهدت زحف مرابطيا على تلمسان التي كانت تابعة لزناتيين سرعان ما عادوا إلى مراكش سنة (475هـ) لأن الحماديين أوقفوهم بتلمسان بسبب غزواتهم المستمرة عليهم مما اضطر بهم إلى الرجوع ، ويذكر ابن الخطيب أن الناصر توفي يوم الجمعة سنة (1088هـ/1088م) 2 ، بعدما تولى الأمر سبع وعشرين سنة ثم خلفه ابن المنصور.

و خلاصة القول أن الناصر بن علناس لم يجد حلا للمشكل العربي , لأن الأعراب كما نعرف هي أصعب الأمم انقيادا , و هذا بسبب الغلظة و الأنفة و الهمة و حتى المنافسة في الرئاسة فقلما تجتمع أهوائهم . لكن بفضل هذا الاتجاه السلمي الذي سلكه الناصر استطاع أن يأمن شرهم و يرسى دعائمه طيلة فترة حكمه ,

و هذا سيأثر في الأمراء الحماديين الذين حكموا بعده ما عدى باديس الذي حكم لمدة ثمانية أشهر كما سنرى.

### 2-3- المنصور بن الناصر (481-498هـ/1088-1105م) :

عندما ارتقى منصور إلى العرش كان صغير السن يبلغ من العمر 11سنة عندما خلف أباه الناصر على العرش الحمادي ، والده كان قد رسم السياسة الواضحة للبلاد وما على المنصور إلا الإلتزام بها ، فبقي في قلعة لمدة ثلاث سنوات وفي سنة (483 483) تحول إلى العاصمة بجاية وبرع في بنائها وتحضيرها  $^{8}$  وبقي على العرش 17 سنة شهد فيها عهده العديد من الأحداث السياسية .

أولها هي ثورة بلبار وابي يكن بقسنطينة فبالعودة إلى ما ذكرناه سابقا أن والده الناصر كان قد عين أخاه بلبار على قسنطينة وما ان حل عهد المنصور حتى ثار عليه فكلف المنصور أبي يكن بن محسن بن القائد

<sup>1</sup> موسى ، محمد شريف : قراءة في الدور السياسي لبجاية في العصر الوسيط ، مجلة الآداب والعلوم الاجتماعية ، جامعة البليدة 2 ، الجزائر ، (د.مج) ، ع17 ، 2017 ، ص 4.

 $<sup>^{2}</sup>$  ابن الخطيب : المصدر السابق ، ج $^{3}$  ، ص $^{2}$ 

<sup>. 145</sup> ابن الخطيب : المصدر السابق ، ج3 ، ص97; بن منصور : المرجع السابق ، ص3

بالقضاء عليه فسار لهم وقبض عليهم لذلك ولاه المنصور قسنطينة وبونة التي تقاسمها مع أخوه وثاروا على المنصور لكنه أخضعهم وقتلهم 1.

وفي سنة (473-474هـ/1080-1082م) هجم المرابطين تحت قيادة أميرهم يوسف بن تاشفين على الناحية الغربية للدولة الحمادية وادي الشلف والجزائر ثم قبل عودتهم إلى المغرب الأقصى تركوا جيش بقيادة محمد بن تينعمر المسوني بتلمسان 2.

أما بنو مانوا ويلومي هم من قبائل زناتة كانوا من المشاركين في الحروب إلى جانب صنهاجة فتعاظم أمرهم فشاركوا مع المرابطين في إستلائهم على تلمسان وما والاها ، وكانوا في علاقة مصاهرة مع المنصور ووالده الناصر ، فدخلوا في حروب طويلة مع المنصور الذي استطاع التغلب عليهم وعلى المرابطين حتى اضطر يوسف بن تاشفين لطلب الصلح ، وعندما أعاد المرابطين وببني مانوا الكرة بهجومهم سير لهم المنصور ابنه عبد الله فهزمهم <sup>3</sup> وفي شوال (496ه/103م) فتح المنصور تلمسان بعدما تمكن من دخولها بجيش قوامه (صنهاجة ، زناتة ، بنو هلال ) فهزم الوالي المرابطي ، وفي سنة (497ه/104م) قام يوسف بن تاشفين باسترضاء المنصور وطلب الصلح منه ، وكان له ذلك.

وحسب ما اعتقد أن كفاح المرابطين من أجل المغرب الأوسط كان بهدف حمايته من العرب الهلالية التي سبق ورأينا ماذا فعلت حين اكتسحت افريقية ، غير أن بني حماد رأو فيهم أنهم ينوون التوسع والإستحواذ على المنطقة لا غير لذلك لجؤوا إلى الاستعانة ببنى هلال في حربهم معهم.

غير أن صراع المنصور مع زناتة استمر في عهده ، حيث قام بمحاربة قبائل زناتة بناحية بجاية ، ليكمل هذه المهمة ابنه باديس إثر وفاة والده المنصور  $(498 = 115)^5$ .

ابن خادون : العبر ، ج6، ص ص 232-233; للمزيد ينظر : بورويبة : المرجع السابق ، ص ص 74-75; روجي : المرجع السابق ،
 ص 326.

ابن الخطيب : المصدر السابق ، ج3 ، ص97; ابن خلدون : العبر ، ج3 ، ص37; حسين ايت أحمد محمود : قيام دولة المرابطين ، ط37 دار الفكر العربي ، القاهرة ، 399 ، ص382; بوروبية : المرجع السابق ، ص37.

 $<sup>^{3}</sup>$  بوروبية : المرجع السابق ، ص  $^{3}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ابن الخطيب : المصدر السابق ، ج3، ص 97; ابن خلدون : العبر ، ج6، ص 234.

ما المصدر السابق ، ج1 ، ص434; ابن الخطيب : المصدر السابق ، ج3، ص37; بوروبية: المرجع السابق ، ص37.

# 3-3- باديس بن المنصور (498 هـ/1105م):

يقول عنه ابن الخطيب ، "يكنى باديس بن المنصور بأبا معد ، كان شديد البأس ، عظيم السطوة ، سريع البطش "1" ، ويتفق معه ابن خلدون في ذلك ، فعلى الرغم من أن مدة حكمه ثمانية أشهر إلا أنه ابتدأها بالإساءة لكل من كان حوله ، حتى أن ابن الخطيب يذكر بأنه ألقى رجلا صالحا إلى الأسوء فبات ليلته معها " ، ونكب بوزير والده عبد الكريم بن سليمان ، كما خرج من القلعة وانتقل إلى بجاية حيث قتل عاملها " فتوفي قبل أن يكمل سنة واحدة عام (498ه) ويقال أن أمه هي من قتلته لأنه كان يهددها ويتوعدها بالقتل 4.و ستستمر الدولة الحمادية بعد هذا الأمير , غير انني سأتوقف هنا لكي لا أتجاوز تاريخ الدراسة و هو القرن الخامس للهجري 5

والملاحظ أن حكم باديس هو نسخة ثانية مكررة لحكم محسن بن القائد ، فكما لاحظنا أن الدولة وصلت إلى أوجها قبلهم لكن بمجرد وصولهم للحكم ينحرفون بها بسبب بطشهم وقلة فهمهم.

ابن الخطيب : المصدر السابق ، ج3، ص98 ; بورويبة : المرجع السابق ، ص 79.  $^{1}$ 

<sup>.79</sup> بين الخطيب : المصدر السابق ، ج3، ص98 ; بورويبة : المرجع السابق ، ص $^2$ 

ابن خلدون : العبر ، ج6، ص 234; روجي : المرجع السابق ، ج1 ، ص332.  $^{\rm 6}$ 

ابن الخطيب : المصدر السابق ، ج3، ص98.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ينظر الملحق رقم7.



و بعد اطلاعنا على ما تيسر من المصادر و المراجع التي تناولت الدور السياسي و الديني للقبائل البربرية عامةً و قبيلة صنهاجة خاصةً بالمغرب الأوسط, خلصت الى جملة من الاستنتاجات وهي كالتالي :

- ❖ إنَّ دور كُتامة في الخلافة الفاطمية كان مزدوجًا بين السياسي و المذهبي , لأن تأييد بعض فروع
   كتامة للدعوة الإسماعيلية لم يكن نابع من إقتتاعٍ و عقيدةٍ بقدر ما ارتبط في جملته بظاهرتي الولاء للحلف و العصبية الكُتامية خاصةً و البرنسية عامةً .
- ❖ كما نستنتج بأنّ أكبر انتصار سياسي حققته قبيلة كُتامة لصالح الخلافة الفاطمية هو تصفيتها للامامة الرستمية في المغرب الأوسط و من ذلك الحين أصبحت هذه الطّائفة تعيش بدون كيان سياسي لأوّل مرة .
- ♦ إنَّ مساهمة قبيلة زناتة البترية في الحركة المذهبية ببلاد المغرب الأوسط مردُه هو التمكين للمذهب الخارجي لا لِتأسيس دول بعينها , ما عدا الإمارات الزناتية التي أسَّسُوها في المغرب الأوسط لكن دورها كان بارزًا جلياً في المعارضة السياسية لهذه الدول و إن كانت حليفتها , أي أن دورها لم يظهر في تأسيس الدولة , و لكنّه ظهر في معارضتها للحكم عندما خالف مبادئ قيام الدولة .
- ♦ إنّ الإنتماء المذهبي للقبائل الزناتية لا يمكن إطلاقه على القبيلة بأسرها بمجرد معرفة الإتجاء المذهبي لأميرها , إذ أنّه لا بدّ من التفريق بين الإنتماء الشكلي و الإنتماء الحقيقي ,فالأوّل دوافعه سياسية و الثاني دوافعه روحية نابع من إيمان و عقيدة , فقبيلة مغراوة انتمائها المذهبي سني غير أنّ أميرهم محمد بن خزر مات على ولاء للفاطميين الشيعة و هذا يعكس انتمائيته الشكلية .
- ♦ كما نستنتج بأنّ الصراع الذي كان بين مغراوة من الزناتيين و بني زيري الصنهاجيين رغم قِدمهِ إلا أن المحرك الأساسي الذي أجّج الصراع بينهم في هذه الفترة مرده لقوتين الفاطميون ببلاد المغرب و الأمويين ببلاد الأندلس فبرز في الظاهر على أنه صراع قبلي زناتي صنهاجي لا غير , لكن في الحقيقة هو أنّ القوتين يستهلكان طاقة القبيلتين لحماية مصالحهم في المنطقة فكوّن منهم خط دفاع و حاجز ضد بعضهم.
- ♦ فالدّور السياسي الذي لعبته قبيلة زناتة في تحالفها مع هذا الكيان السياسي أكسبها نضجاً سياسياً و تقبُّلاً لأنظمة الحكم و مواكبه و راياته و أعلامه، مما نقلهم من إمارة القبيلة إلى إمارة الدولة و هو ما ستجسده في دولة بني عبد الواد "الزيانية " و بني مرين "المرينية".

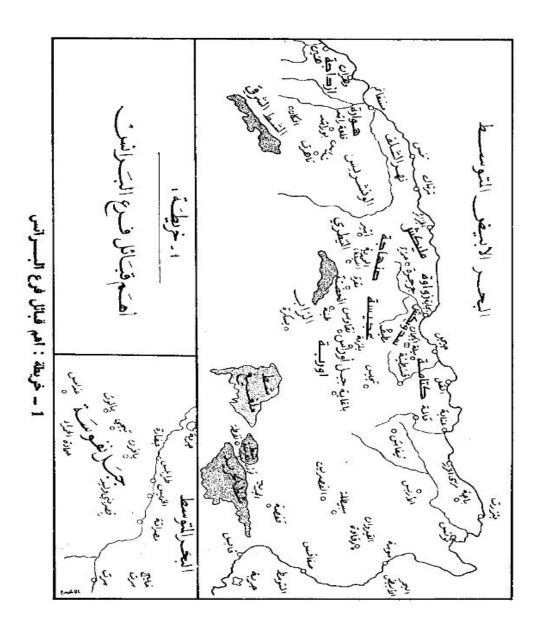
- ❖ ان انتقال صنهاجة إلى طور السلطة و الدولة كان هبة من الفاطميين بعد انتقالهم إلى مصر نظير تضحيات جسام بذلوها في سبيل نصرة الخلافة و توطيد أركانها، فلولا قبيلة كتامة لما قامت الخلافة الفاطمية و لولا صنهاجة لما استمرت .
- ❖ مثلت قبيلة صنهاجة القوة الضاربة للفاطميين في حروبهم ضد قبيلة زناتة الموالية للأمويين في بلاد الأندلس.
- ❖ ان صنهاجة المغرب الأوسط ولو لم يكن لها دور في قيام الدولة الفاطمية مقارنة بقبيلة كتامة الآ
   أنها سرعان ما خلقت لنفسها مكانة مرموقة داخل هذه الدولة .
- ♣ مثل الصراع القبلي الزناتي الصنهاجي دافعًا رئيسيًا لمساندة صنهاجة للدولة الفاطمية فتفوق زناتة
   على الفاطميين كان سيكون حتما على حساب صنهاجة لذلك فوقوفها الى جانب الخلافة الفاطمية قابله انضواء
   زناتة تحت لواء الخلافة الأموية بالأندلس.
- ♦ إنّ اختيار الدولة الفاطمية للتبعية السياسية راجع لا دراكهم باستحالة أن تكون بلاد المغرب إسماعيلية، ولذلك اختارت لهذه المهمة آل زيري, أولاً لولائهم و ثانيًا لخوفهم من نفوذ كتامة و ثالثًا ليأمنوا شر زناتة البترية.
- ♦ و منه نستنتج أن الانفصال المذهبي والسياسي لبني زيري عن الفاطميين الشيعة بالقاهرة وكان خيرا على أهل السنة المالكية، الذين ساهموا في الحفاظ عن عقيدتهم و الدفاع عنها لكنه كان وبالًا على بلاد المغرب لأن هذه الخطوة التي خطاها أبناء العمومة "المعز بن باديس و حماد بن بلكين ", كانت نهاية للوجود الشيعي وبداية لدخول بني هلال إلى المنطقة.
- ♣ إنّ سياسة التسامح الديني التي انتهجها بني حماد ببلاد المغرب الأوسط طيلة فترة حكمهم خلقت جوا من الاستقرار تعايشت فيه طوائف مذهبية باختلافها سنية، اباضية، مسيحية، يهودية. غير أن الزعامة كانت للمذهب المالكي .
- ♦ وقد أسهم التقارب الفاطمي الصنهاجي في تغيير ملامح الحياة الدينية والسياسية التي كانت تعيشها صنهاجة مما فرض واقعا جديدا حيث وجد بنو زيري أنفسهم يعينون بالطاعة والانتماء للدعوة الشيعية في الظاهر أما الباطن يقول عكس ذلك لأنّه بمجرد إعلان القطيعة المذهبية حتى انتفض الجميع ضد المذهب الإسماعيلية و لم يعارضوا المذهب السنى بل كانوا دعاة و رجال له.
- ♣ أما الجانب الديني والسياسي لقبيلة صنهاجة خلال القرنين الثاني والثالث للهجرة فتبقى معلوماتنا عنه محدودة لقلة ماورد عنه في المصادر وعلى العموم فقد لعبت صنهاجة في هذه الفترة دورا سياسيا هاما

وذلك بمشاركتها الى جانب الخوارج في ثوراتهم و هذا ما يعكس لنا دخولها في الميدان السياسي في وقت مبكر.

♦ لقد استطاعت قبيلة صنهاجة بتأسيسها للدولة الحمادية أن تضيف للمغرب الأوسط صفحة رائعة من الأمجاد و الإنجازات في جميع الميادين و خاصة السياسية و الدينية، فالسمة الغالبة على أمرائها هي الإجتهاد و التطوير في ملكهم.



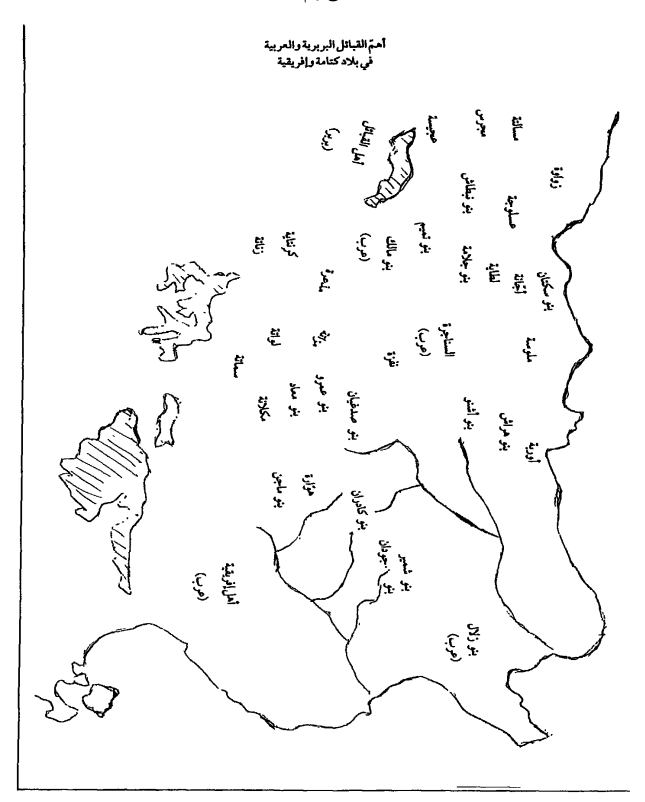
# الملحق رقم 01



 $^1$ خريطة توضح أهم قبائل البربر من فرع البرانس

أ لقبال: المرجع السابق ، ص59.

# الملحق رقم 02



 $^{1}$ خريطة توضح أهم قبائل البربرية في بلاد كتامة وافريقية

الدشراوي: المرجع السابق ، ص107 .

# الملحق رقم 03

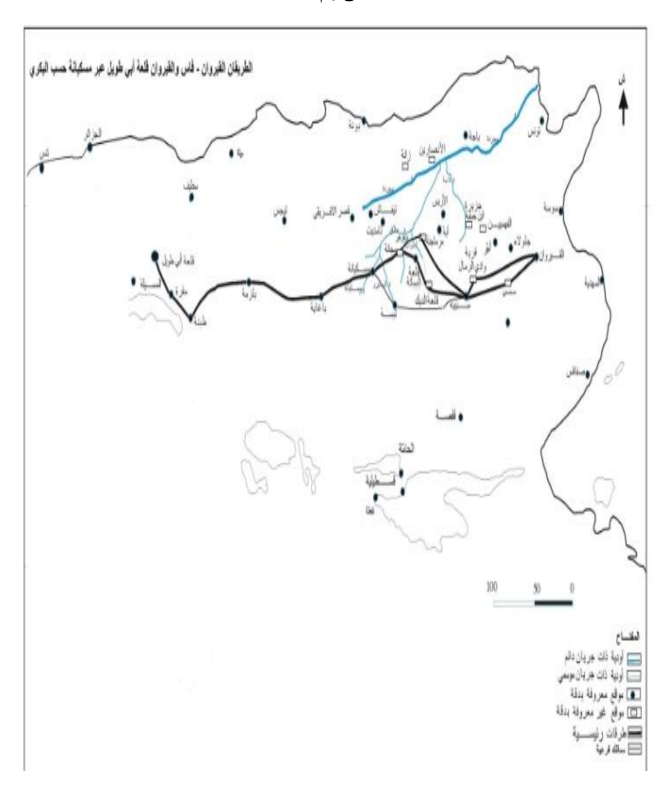




 $^{1}$ صورة قلعة ايكجان

القبال: المرجع السابق، ص 575.

الملحق رقم 04



خريطة توضح موقع مسكيانة 1

القبال: المرجع السابق، ص280.

# الملحق رقم 05

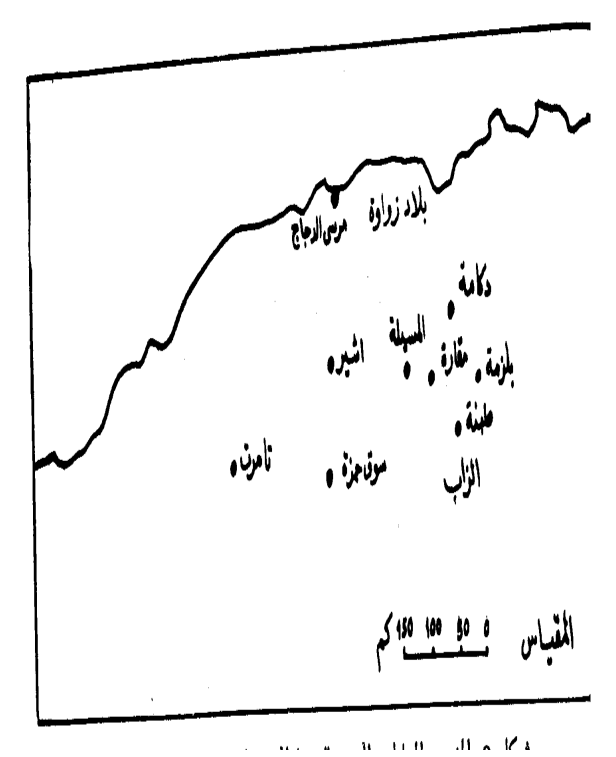


شكل 20 \_ مسجد قصر المنار

مسجد المنار<sup>1</sup>

<sup>1</sup> بورويية : المرجع السابق ، ص 215





المدن والمناطق التي عقدها المعز لحماد وابنه القائد $^{1}$ 

ابورويية: المرجع السابق، ص 39.

# الملحق رقم 07 حكام الدولة الزيريـــة<sup>1</sup>

| 1143 - 973م | - 543ھـ | - 362 |
|-------------|---------|-------|
| '           |         |       |

| 983–973م   | يوسف بلكين بن زي <i>ري</i> | 373-362ھ            |
|------------|----------------------------|---------------------|
| 996-983م   | المنصور بن بـــلكين        | <b>386-373</b>      |
| 1015–996م  | بادیس بن منصور             | 406-386ھ            |
| 1062–1015م | المعز بن باديــس           | 454-406ھ            |
| 1107-1062م | تميم بن المعـــز           | 501-454ھ            |
| 1115–1115م | يحي بن تمييم               | 509-501ھ            |
| 1121-1115م | علي بن يحي                 | <del>4515-509</del> |
| 1148-1121م | الحسن بـن علـي             | 543-515ھ            |

<sup>1</sup> من اعدادي : بالاستعانة بمجموعة من المصادر .

# الملحق رقم 08. حكام الدولة الحمادية<sup>1</sup>

| 1152-1014م |  | 547-405ھ |
|------------|--|----------|
|------------|--|----------|

| 1028–1014م | حماد بن بلكين بن زي <i>ري</i> | 419–405ھ |
|------------|-------------------------------|----------|
| 1054-1028م | القائد بن حماد                | 446-419ھ |
| 1055-1054م | محسن بن القائد                | 447–446ھ |
| 1062–1055م | بلکین بن محمد بن حماد         | 454-447ھ |
| 1089–1062م | الناصر بن علناس بن حماد       | 481–454ھ |
| 1104-1089م | المنصور بن الناصر             | 498–481ھ |
| 1105–1104م | باديس بن المنصور              | 498-498ھ |
| 1121–1105م | العزيز بن المنصور             | 515-498ھ |
| 1152–1121م | يحي بن العزيز                 | 547-515ھ |

مدة الدولة 142سنة

<sup>1)</sup> بونار: المرجع السابق, ص219.



## القران الكريم

### أولا: المصادر:

- ابن الأبار:
- 1- الحلة اليسراء، تح: حسين مؤنس، ط2، دار المعارف ، القاهرة ، 1985، ج1.
  - ابن أبي زرع الفاسي، على الفاسي (ت بعد 726ه/1325م):
- 2- الأنيس المطرب بروض القرطاس في أخبار ملوك المغرب وتاريخ مدينة فاس ، دار المنصور للطباعة والوراقة ، الرباط ، 1972.
  - ابن الأثير، أبو الحسن علي بم محمد بن عبد الكريم الجزري (ت630ه/ 1232م):
  - 3- الكامل في التاريخ ، تح: تدمري عمر عبد السلام ، دار الكتاب العربي ، بيروت ، 1965، ج8،
    - 4-الكامل في التاريخ ، مراجعة : الدقاق محمد يوسف ، دار الكتب العلمية ، لبنان ، 2003، ج9،
      - الإدريسي ، محمد بن عبد الله بن إدريس الحمودي الحسيني (ت 658ه /1260م):
        - -5 نزهة المشتاق في اختراق الآفاق ، مكتبة الثقافة الدينية ، القاهرة ، 2002 ، ج-5
          - ابن عبد البر، أبو عمر يوسف بن عبد الله النصري (ت463ه/1070م):
            - 6- النباة على القبائل الرواة ، دار الكتاب العربي ، بيروت ، 1985.
      - ابن بشكوال ، أبو القاسم خلف بن عبد الملك الأندلسي القرطبي (ت 578ه/ 1183م):
- 7- الصلة في تاريخ أئمة الأندلس وعلمائهم ومحدثيهم وفقهائهم وأدبائهم ، تح: معروف تيار عواد ، دار العرب الاسلامي ، تونس ، 2010، ج2.
  - البكري ، أبو عبيد عبد الله بن عبد العزيز بن محمد بن أيوب بن عمرو (ت487ه/ 1094م):
    - 8 المغرب في ذكر بلاد افريقية والمغرب (جزء من كتاب المسالك
      - والممالك ) ، مكتبة المثنى بغداد ، العراق ، 1964.
    - 9- المسالك والممالك، تح: أندري فيري ، دار العربية للكتاب، (د . م . ن ) ،1992، ج1.
    - 10- المسالك والممالك ، تحقيق : جمال طلبة ، دار الكتاب العلمية ، لبنان ، 2003، ج2.
      - البلخي، أبو القاسم عبد الله بن أحمد بن محمود (ت 319هـ/931م):

- 11- فصل الاعتزال وطبقات المعتزلة, تح: فؤاد السيد, دار الفرابي, بيروت, 2017.
  - التتيكتي ، أحمد بابا (ت 1036ه/1672م) :
- 12- نيل الابتهاج بتطريز الديباج ، تقديم : هرامة عبد الحميد عبد الله ، ط2، دار الكتاب ، طرابلس، 2000.
  - الجوذري، أبو علي منصور العزيزي (ت483ه/1091م):
- 13- سيرة الأستاذ جوذر ويه توقيعات الأئمة الفاطميين ، تح: محمد كامل حسين ، شعيرة محمد عبد الهادي، دار الفكر العربي ،مصر ، (د.س.ن).
  - حسن الوزان ، الحسن بن محمد الوزان الفاسي (ت 548هـ/ 1154 م) :
- 14- وصف افريقيا ، تر: محمد الحجي ومحمد الأخضر ، ط2، دار الغرب الاسلامي ، بيروت،1983، ج1.
  - ابن حزم ، أبو محمد علي بن أحمد (ت456ه/ 1063م) :
  - 15- جمهرة انساب العرب ، تح: عبد السلام محمد هارون ، ط5،دار المعارف ، القاهرة ،
    - (ن .س . ن)
    - ابن حماد ، أبي عبد الله محمد بن علي الصنهاجي (ت628ه / 1231م) :
- 16- أخبار ملوك بني عبيد وسيرتهم ،تح: عويس عبد الحليم ، التهامي نقرة ، دار الصحوة ،القاهرة ، (د.س.ن) .
  - الحميري، أبو عبد الله محمد بن عبد المنعم (ت 727هـ /1387م):
  - 17- الروض المعطار في خبر الأقطار ، تحقيق : إحسان عباس ، ط2 ، مكتبة لبنان ، بيروت ، 1984.
    - ابن حوقل ، أبي القاسم النصيبي (ت990/380م):
    - 18 صورة الأرض ، دار مكتبة الحياة ، بيروت ، 1996.
    - ابن خرداذبة، أبو القاسم عبيد الله بن عبد الله بن أحمد (ت280ه/ 912م):
      - -19 المسالك والممالك ,دار صادر , بيروت , (د.س.ن).
    - ابن الخطيب ، لسان الدين محمد بن عبد الله السلماني (ت 776ه/1374م) :
- 20- تاريخ المغرب العربي في العصر الوسيط، القسم الثالث من كتاب أعمال الأعلام، تح وتع: العبادي، أحمد المختار والكتاني محمد ابراهيم، دار الكتاب الدار البيضاء، 1964
  - ابن خلدون ، عبد الرحمان بن محمد أبو زيد ولي الدين الخضرمي الاشبيلي (ت 808هـ/1306م):
    - 21 المقدمة ، تح : خليل شحادة ومراجعة سهيل زكار ، دار الفكر اللبناني ، بيروت ، 2001 .

- 22- ديوان المبتدأ او الخبر في تاريخ العرب والبربر ومن عاصرهم من ذوي الشأن الأكبر ، تحقيق : خليل شحادة ، سهيل زكار ، دار الفكر ، بيروت ، 200 ، ج6 .
- 23 ديوان المبتدأ او الخبر في تاريخ العرب والبربر ومن عاصرهم من ذوي الشأن الأكبر ، تحقيق : خليل شحادة ، سهيل زكار ، دار الفكر ، بيروت ، 200 ، ج7.
- 24- ديوان المبتدأ او الخبر في تاريخ العرب والبربر ومن عاصرهم من ذوي الشأن الأكبر ، تحقيق : خليل شحادة ، سهيل زكار ، دار الفكر ، بيروت ، 200 ، ج13 .
  - الدرجيني ، أبو العباس أحمد بن سعيد بن علي بن خلف (ت 670ه/1272م):
  - 25 طبقات المشايخ بالمغرب, إبراهيم الطلامي , مطبعة الحديث , الجزائر , (د.س.ن)ج2.
    - طبقات المشايخ بالمغرب , تح : إبراهيم الطلامي , ج1.
    - ابن أبي الدينار، محمد بن أبي القاسم الرعيني القيروان (ت 1092ه/1695م):
    - 27 أ**خبار افريقية وتونس** ، تح و تع : الشحام محمد ، ( د.د.ن) ، تونس ، (د.س.ن).
      - الرازي، أبو محمد بن زكريا الرازي (ت311ه/923م):
        - 28 مختار الصحاح ، مكتبة لبنان ، بيروت، 1986.
      - ابن سعید ، أبو الحسن علي بن موسى (ت685ه/1286م):
      - 29 كتاب الجغرافيا ، تحقيق : اسماعيل العربي ، المكتب التجاري للنشر ، بيروت ،
        - .1970 -30
        - الشنتريني ، أبو الحسن علي بن بسام (ت542ه/ 1147م) :
      - 31 الذخيرة في محاسن أهل الجزيرة ، مطبعة لجنة التأليف ، القاهرة ، 1939، ج1.
    - الشهرستاني ، أبي الفتح محمد بن عبد الكريم بن أبي بكر محمد (ت548ه/1153م) :
  - -32 الملل والنحل , تح : أيسر على مهنا وعلى حسن قاعود , دار المعرفة, بيروت , 1993, ج1.
    - ابن الصغير المالكي (توفي أواخر ق 3ه/ 9م):
- 33- أخبار الأئمة الرستميين , تح : محمد ناصر , إبراهيم بحاز , دار الغرب الإسلامي , (د.م.ن) , (د.س.ن).
  - ابن العذارى ، أبو العباس أحمد بن محمد (ت712ه/ 1303م):
  - -34 البيان المغرب في أخبار المغرب , مكتبة صادر , بيروت , 1950, ج1

- ابن فرحون، أبو الوفاء إبراهيم بن نور الدين اليعمري (ت799ه /1397م):
- 35− الديباج المذهب في معرفة أعيان علماء المذهب ، تح: الجنان مأمون بن يحيى ، دار الكتب العلمية ، بيروت 1996.
  - ابن الفرضي ، أبو الوليد عبد الله بن محمد بن يوسف (ت 403ه/ 1013م):
- -36 -تاريخ العلماء والرواة للعلم والأندلس ، تح: السيد عزت العطار ، مكتبة المثنى ، مكتبة نشر الثقافة الاسلامية ، القاهرة ، 1954 ، +1
  - القاضي النعمان ، محمد بن أحمد بن حيون التميمي أبو حنيفة (ت363هـ/974م) :
  - 35 افتتاح الدعوة , تح : فرحات الدشراوي , ط2 ,الشركة التونسية , تونس , 1986,
    - القرشي ، عماد الدين الداعي إدريس (ت 872ه /1488م):
- 37- عيون الأخبار من تاريخ الخلفاء الفاطميين بالمغرب, تح: محمد اليعلاوي, دار الغرب الإسلامي, بيروت, 1985
  - القزويني ، أبو عبد الله زكريا بن محمد بن محمود (ت682ه/1283م) :
    - 38 آثار البلاد و أخبار العباد ، دار صادر ، بيروت ، (د . س . ن )
  - القلقشندي ، شهاب الدين أحمد بن عمرو بن تميم ( ت786ه/786م) :
- 39- نهاية الأرب في معرفة انساب العرب ، ط2 ، تح : إبراهيم الأبياري ، دار الكتاب اللبناني ، بيروت ، 1980.
  - -40 صبح الأعشى في كتابة الانشا ، دار الكتب المصرية ، القاهرة ، 1922، ج1.
    - القفطي ، جمال الدين أبو الحسن علي بن يوسف (ت646ه/1248م) :
- 41 أنباه الرواة على أنباه النجاة ، تح: محمد أبو الفضل ابراهيم ، دار الكتب المصرية ، القاهرة ، 1952، ج2.
  - القيرواني الرقيق (ت قرن 5ه/11م):
  - 42- تاريخ افريقية والمغرب ، تح و تع: محمد زينهم محمد عزب ، دار الفرجاني، (د.م.ن)، 1994
    - المرتضى, أحمد بن يحى بن المرتضى (ت840ه/1436م):
    - -43 طبقات المعتزلة , تح: سوسن ديفاد , فرانز شتانير للنشر , بيروت .
  - ابن مريم ، عبد الله محمد بن أحمد الشريف المديوني التلمساني (توفي بعد 1014هـ/1605م) :

- 44- البستان في ذكر الأولياء والعلماء بتلمسان ، مراجعة : ابن شنب ، المطبعة الثعالبية ، الجزائر ، 1908، ص 301.
  - مجهول (لا يعلم وفاته):
  - 45 أخبار مجموعة ، تح: الأبياري ابراهيم ، دار الكتاب المصري ، القاهرة ، (د. س . ن ).
    - مجهول (عاش في القرن 6ه /12م):
- 46- الاستبصار في عجائب الأمصار وصف مكة والمدينة ومصر وبلاد المغرب ، تحقيق : سعد زغلول عبد الحميد ، دار الشؤون الثقافية العامة للنشر ، العراق ، (د. س . ن )
  - مجهول (ت712ه/ 1312م):
  - 47 مفاخر البرير ، تح: بوبابة عبد القادر ، دار أبي الرقراق ، الرباط ، 2005.
    - مقدیش محمود (ت 1228ه/1813م):
- 48- **نزهة الأنظار في عجائب التواريخ و الإخبار**، تح: على الراوي ، محمد محفوظ ، دار الغرب الاسلامي ، بيروت ، 1988
  - المقريزي ، تقي الدين أحمد علي (ت845ه/1442م) :
- 49- اتعاظ الحنفا بأخبار الأئمة الفاطميين الخلفا , تح : جمال الدين الشيال , (د.د.ن) , القاهرة , 1967 , جمال الدين الشيال , (د.د.ن) , القاهرة , 1967 , جمال الدين الشيال , (د.د.ن) , القاهرة , 1967 , جمال الدين الشيال , (د.د.ن) , القاهرة , 1967 , حمال الدين الشيال , (د.د.ن) , القاهرة , 1967 , حمال الدين الشيال , (د.د.ن) , القاهرة , 1967 , حمال الدين الشيال , (د.د.ن) , القاهرة , 1967 , حمال الدين الشيال , (د.د.ن) , القاهرة , 1967 , حمال الدين الشيال , (د.د.ن) , القاهرة , 1967 , حمال الدين الشيال , (د.د.ن) , القاهرة , 1967 , حمال الدين الشيال , (د.د.ن) , القاهرة , 1967 , حمال الدين الشيال , (د.د.ن) , القاهرة , 1967 , حمال الدين الشيال , (د.د.ن) , القاهرة , 1967 , حمال الدين الشيال , (د.د.ن) , القاهرة , 1967 , حمال الدين الشيال , (د.د.ن) , القاهرة , 1967 , حمال الدين الشيال , (د.د.ن) , القاهرة , 1967 , حمال الدين الشيال , (د.د.ن) , القاهرة , 1967 , حمال الدين الشيال , (د.د.ن) , القاهرة , 1967 , حمال الدين الشيال , (د.د.ن) , القاهرة , 1967 , حمال الدين الشيال , (د.د.ن) , القاهرة , 1967 , حمال الدين الشيال , (د.د.ن) , القاهرة , 1967 , حمال الدين الشيال , (د.د.ن) , القاهرة , 1967 , حمال الدين الشيال , (د.د.ن) , القاهرة , 1967 , حمال الدين القاهرة , 1967 , حمال الدين الشيال , (د.د.ن) , القاهرة , 1967 , حمال الدين الشيال , (د.د.ن) , القاهرة , 1967 , حمال الدين الشيال , (د.د.ن) , القاهرة , 1967 , حمال الدين الشيال , (د.د.ن) , القاهرة , 1967 , حمال الدين القاهرة ,
  - ابن منظور ، جمال الدين الأنصاري (ت711ه/1311م):
  - 50- **لسان العرب**، ط3 ، دار إحياء تراث العربي ، بيروت، 19999، ج11.
    - الناصري ، أبو العباس أحمد بن خالد الناصري (ت1315ه/1897م):
- 51 الاستقصا لأخبار دول المغرب الأقصى ، تح: الناصري جعفر والناصري محمد ، دار الكتاب ، الدار البيضاء ، 1997، ج1 ،
  - أبي هبيرة الليثي ، أبي عمرو خليفة بن خياط بن أبي هبيرة العصفري (ت 240ه/854م):
- 52 تاريخ خليفة بن خياط ، مراجعة : فواز مصطفى نجيب وفواز حكمة كشي ، دار الكتب العلمية ، بيروت ، 1995.
  - الورجلاني ، أبي زكريا يحيى بن أبي بكر (عاش في النصف الثاني من القرن 5ه/11م):
  - 53- سير الأئمة وأخبارهم, تح: اسماعيل العربي, ط2, دار الغرب الاسلامي, بيروت, 1982.

- الوسياني ، أبي الربيع سليمان بن عبد السلام بن حسان (471ه/1078م):
- 2009 , تح 3 عمر بن لقمان حمو سليمان بو عصبانة 3 سير الوسياني 3 , تح 3 عمر بن لقمان حمو سليمان بو
  - ياقوت الحموي, شهاب الدين أبي عبد الله بن عبد الله رومي البغدادي (ت 626ه/1229م):
    - 55- معجم البلدان , دار صادر , بیروت , (د . س . ن)، ج1.
    - يحيى بن خلدون، أبو زكرياء يحيى بن محمد بن الحسن بن خلدون (ت788ه/1385م):
- -56 بغية الرواد في ذكر الملوك من بني عبد الواد ، تح: عبد الحميد حاجيات ، عالم المعرفة ، الجزائر ، -56 -2011 ، ج
  - اليماني ؛مد بن ابراهيم النيسابوري (ت383ه/993م):
- 57 سيرة الحاجب جعفر ،أحمد بن ابراهيم النيسابوري استتار الإمام عليه السلام وتفرق الدعاة في الجزائر لطلبة ، نشره: وايفانوف، مجلة كلية الآداب ، الجامعة المصرية ،مج 4،ج2، القاهرة ،1936

### ثانيا :المراجع بالعربية :

### أ- الكتب:

- 1- الباروني: الأزهار الرياضية في أنمة وملوك الإباضية, (د .د . ن), القاهرة, (د . س .ن), -2
- 2- بروفينسال ، ليفي : الإسلام في المغرب والأندلس ، تر: سالم محمود عبد العزيز حلمي و محمد صلاح الدين ، مؤسسة شباب الجامعة ، الإسكندرية ، 1990
  - 3- بورويبة، رشيد: الدولة الحمادية تاريخها وحضارتها ، ديوان المطبوعات الجامعية ، 1977، الجزائر
- 4- بلهواري, فاطمة: الفاطميون وحركات المعارضة في بلاد المغرب الاسلامي, دار المسك, الجزائر (د.س.ن)
  - 5- بوزيان، الدراجي: القبائل الأمازيغية ، دار الكتاب العربي ، الجزائر ، 1999، ج1.
  - 6- بوزيان، الدراجي: القبائل الامازيغية ، ط4 ، دار الكتاب العربي ، الجزائر ، 2010، ج2.
    - 7- بوزيان، الدراجي: أدباء و شعراء من تلمسان , دار الامل , الجزائر ,2011.
    - 8- بوزيان، الدراجي: دول الخوارج والعلويين ، دار الكتاب الغربي ، الجزائر ، 2007 ،
- 9- بوطالب ،محمد نجيب : سيسيولوجيا القبيلة في المغرب العربي ، مركز دراسات الوحدة العربية ، بيروت ، 2002.
  - 10- بونابي ، الطاهر: التصوف في الجزائر خلال القرنين 6و 7 هـ ، دار الهدى ، الجزائر ، 2004

- 11- بونار, رابح: المغرب العربي تاريخه وثقافته, الشركة الوطنية للنشر والتوزيع, الجزائر, 1981.
  - 12- بركات ,محمد : التشيع في بلاد المغرب الإسلامي , دار النهضة العربية , القاهرة ,1993
- 13- بن عميرة , محمد : دور زباتة في الحركة المذهبية بالمغرب الاسلامي , المؤسسة الوطنية للكتاب , الجزائر , (د. س. ن)
- 14- التهامي ،إبراهيم: جهود علماء المغرب في الدفاع عن العقيدة أهل السنة، مؤسسة الرسالة ، بيروت ، 2005.
  - 15- الجيلالي ، عبد الرحمان بن محمد : تاريخ الجزائر العام ، دار المكتبة الحياة ، بيروت ، 1965، ج1.
- 16- جبران ، محمد مسعود: علي بن زياد الطرابلسي ودوره في نشر المذهب المالكي ، منشورات جمعية الدعوة الاسلامية العالمية ، طرابلس ، 2009،
  - 17- جودة ، حسنين جودة : أسس الجغرافيا العامة ، منشات المعارف جلال خرى ،الإسكندرية ، 2004 ،
- 18 جودت, عبد الكريم: الأوضاع الاجتماعية والاقتصادية في المغرب الأوسط خلال القرنين 3 44 ، ديوان المطبوعات الجامعية بن عكنون ، الجزائر، (د.س.ن) .
- 19- الحريري، محمد عيسى : الدولة الرستمية بالمغرب الاسلامي ، ص3 ، دار القلم للنشر والتوزيع ،الكويت ، 1987.
  - 20- بن حسن ، محمد: القبائل والأرياف المغربية في العصر الوسيط ، دار الرياح الأربع ، تونس ، 1986.
- 21- حساني، مختار : تاريخ الدولة الزيانية الأحوال الاجتماعية ، منشورات الحضارة ، (د. م . ن )، 2009، ج3.
  - 22- بن حمدة ، عبد المجيد : المدارس الكلامية بأفريقية الى ظهور الأشعرية ، دار العرب ، تونس .
- 23- الحفظي, عبد اللطيف بن عبد القادر: تأثير المعتزلة في الخوارج والشيعة, دار الأندلس الخضراء, جدة
- 24- حسن علي حسن: الحضارة الاسلامية في المغرب والأندلس، عصر المرابطين والموحدين، مكتبة الخانجي، مصر، 1980
  - 25- الحفناوي: تعريف الخلف برجال السلف ، مطبعة بير فونتاته ، الجزائر ، 1906، ج2،
- 26- خضيري , حسن أحمد : صفحات من تاريخ الغرب الاسلامي , المكتبة المتنبى للنشر , السعودية, 2005.
- 27- الخربوطلي, على حسن: أبو عبد الله الشيعي مؤسس الدولة الفاطمية, المطبعة الفنية الحديثة, (د.م.ن), 1972.

- 28- الدشراوي , فرحات : الخلافة الفاطمية بالمغرب , دار الغرب الاسلامي , بيروت 1994
- 29 روجي , الهادي إدريس : الدولة الصنهاجية تاريخ افريقية في عهد بني زيري من القرن 10 الى القرن
  - 1992, دار الغرب الاسلامي بيروت , 12
- 30- روجي, الهادي إدريس: الدولة الصنهاجية، تاريخ افريقية في عهد بني زيري من القرن 10 إلى القرن
  - 12هـ، تر: الساحلي حماد ، دار الغرب الاسلامي ، الجزائر ، 1962، ج2.
  - 31- زغلول، عبد الحميد سعد: تاريخ المغرب العربي ، دار منشأة المعارف ، الإسكندرية ،1990.
    - 32- سعدي ،عثمان : البربر الأمازيغ عرب عاربة ، دار الأمة ، الجزائر ، 2018.
    - 33- سرور محمد جمال الدين: تاريخ الدولة الفاطمية, دار الفكر العربي, القاهرة, (د.س.ن).
      - 34- سنوسي, يوسف إبراهيم: زناتة والخلافة الفاطمية, الملتزم للنشر, القاهرة, 1986.
- 35- سليمان ، داوود بن يوسف : حلقات من تاريخ المغرب الإسلامي ، مطبعة داوود ، (د. م. ن ) ، 1993.
- 36- سوادي محمد ، صالح عمار الحاج : دراسات في تاريخ الغرب الإسلامي ، المكتب المصري للنشر ، القاهرة ، 2004.
- 37- سوادي عبد المنعم ، صالح عمار : تاريخ الغرب الاسلامي ، المكتب المصري لتوزيع المطبوعات ، القاهرة ، 2004
- 38 السيد، محمود: تاريخ دول المغرب العربي " ليبيا، تونس ،الجزائر، المغرب ، موريتانيا "،مؤسسة شباب الجامعة ، الجزائر ، 2000.
- 39 شاوش ، محمد بن رمضان : باقة السوسان في التعريف بحاضرة تلمسان عاصمة دولة بني زيان ، ديوان المطبوعات الجامعية ، الجزائر ، 2011.
  - -40 الصلابي , محمد : الدولة الفاطمية , مؤسسة اقرأ للنشر , القاهرة , 2006.
  - 41 الصدر محمد الصادق , محمد : الشيعة , مطبعة الكرخ , بغداد , 1352هـ
- -42 الصادق ، عبد المنعم جمال الدين : في تاريخ المغرب الاسلامي ، دار الفكر العربي ، القاهرة ، 2014 .
- 43 محمد أبو صوة ، محمود وآخرون : التحركات البشرية والهجرات اليمنية ، المركز العالي للدراسات وأبحاث الكتاب الأخضر ، المغرب، 2004
- 44 طقوش, محمد سهيل: تاريخ الفاطميين في شمال افريقية ومصر وبلاد الشام, ط2, دار النفائس, بيروت, 2007.

- 45- الطمار ،محمد: الروابط الثقافية بين الجزائر والخارج ، ديوان المطبوعات الجامعية ، الجزائر ، 2007.
  - 46- العبادي ،احمد مختار: في تاريخ المغرب و الأندلس ، دار النهضة العربية ، ، بيروت، (د. س. ن)،
    - 47 في التاريخ العباسي والفاطمي، دار النهضة العربية ،بيروت ، (د . س .ن )
  - 48- عارف , تامر : القائم المنصور الفاطميين أمام ثورة الخوارج , دار الآفاق الجديدة , بيروت , 1982
    - 49- العمايرة ،محمد: الجيش الفاطمي ، دار كنوز المعرفة ، الأردن ، 2009
- 50- علاوة ، عمارة : دراسات في التاريخ الوسيط للجزائر والغرب الاسلامي ، ديوان المطبوعات الجامعية ، الجزائر ، 2008.
- 51- عويس ، عبد الحليم : دولة بني حماد ، صفحة رائعة من التاريخ الجزائري ، ط2، دار الصحوة ، القاهرة ، 1991.
- 52 عز الدين ،أحمد موسى: النشاط الاقتصادي في المغرب الاسلامي خلال القرن السادس للهجري ، دار الشروق ، بيروت ، 1983 ،
  - 53- غوتيه ، أ.ف : ماضي شمال افريقيا : تر: هاشم الحسيني، مؤسسة تادلت الثقافية ، ليبيا ، 2010.
- 48 فيلالي ،عبد العزيز : بحوث في تاريخ المغرب الأوسط في العصر الوسيط ، دار الهدى ،الجزائر ، 2014
  - 49 فيلالي ،عبد العزيز: تلمسان في العهد الزياني ، موفم لنشر ، الجزائر ، 2007، ج1
  - 50 كامبس ،غبريال : البربر ذاكرة وهوية ، تر : عبد الرحيم حزل ، دار التعاون الثقافي ، المغرب ، 2010.
    - 51 الكعاك ،عثمان : البربر ، دار تمغناست ، (د.م. ن)، ، (د.س. ن)،
- 52 لقبال , موسى : دور كتامة في تاريخ الخلافة الفاطمية منذ تأسيسها الى منتصف القرن 5ه , المكتبة الوطنية للنشر, الجزائر , 1979.
  - 53 لقبال موسى : المغرب الإسلامي ، ط2 ، الشركة الوطنية للنشر والتوزيع ، الجزائر ، 1951.
- 54 لومبار، موريس: الإسلام في مجده الأول ، تر: العربي اسماعيل، دار الآفاق الجديدة، المغرب، 1990.
  - 55 لعروق ،محمد الهادي: أطلس الجزائر والعالم ، دار الهدى ،الجزائر ، (د . س . ن).
  - 56 مجاني , بوبة : دراسات اسماعيلية , مطبوعات جامعة منتوري قسنطينة ، الجزائر , 2003.

- 57 مجاني بوبة :من قضايا التاريخ الفاطمي في دوره المغربي , دار بهاء الدين , قسنطينة , الجزائر , 2007.
  - 58 المدنى ، أحمد توفيق : تاريخ الجزائر ، (د.د.ن) ، الجزائر ، 2013،
- 59 بن مبارك ،محمد الميلى: تاريخ الجزائر في القديم والحديث ، دار الغرب الاسلامي ، بيروت ، 1964.
  - 60 مؤنس ، حسين : تاريخ المغرب وحضارته ، دار العصر الحديث للنشر ، بيروت ، 1993 ، ج1.
- 61 مؤنس ، حسين : ثورات البربر في افريقية والأندلس بين سنتي (102-136هـ/721-753م)، مطبعة جامعة فؤاد الأول ، (د.م.ن) .
  - 62 ضاع ،محمد عبد الرزاق: الخصوصية افريقش فاتح ، دار المكتبة الفكر ، طرابلس ، 2006.
- 63 الهويدي , يحيى : تاريخ فلسفة الإسلام في القارة الإفريقية , دار الاتجاه العربي , مصر , 1965 , ج1.
- 64 الهنتاتي و نجم الدين: المذهب المالكي بالغرب الإسلامي إلى منتصف القرن الخامس للهجري و الحادي عشر ميلادي، منشورات تبر الزمان، تونس, 2004.

## 65 الأطروحات والرسائل الجامعية:

1- بوراس، رفيق: الأوضاع الاجتماعية بالمغرب في عهد الدولة الفاطمية (296–362هـ)، مذكرة مقدمة لنيل شهادة الماجستير في التاريخ الاسلامي، اشراف: مرمول محمد الصالح، قسم التاريخ والآثار، جامعة منتوري قسنطينة، الجزائر، 2007–2008

- 2- رسل، حسين فرحان: المد والانحسار الفاطمي في المغرب العربي (280-435هـ)، رسالة مقدمة الى مجلس كلية الآداب في الجامعة العراقية وهي جزء من متطلبات نيل درجة الماجستير آداب في التاريخ الاسلامي، اشراف: عمار مرضي علاوي، الجامعة العراقية، كلية الآداب، قسم التاريخ، العراق, 2020.
- 3- سبع، قادة: الصراع المذهبي العقدي بالغرب الاسلامي أسسه ومجالاته وانعكاساته، أطروحة مقدمة لنيل شهادة الدكتوراه في تاريخ الغرب الاسلامي، اشراف: بن معمر محمد، قسم التاريخ وعلم الآثار، جامعة وهران، الجزائر ،2014- 2015،
- 4- مزدور، سمية: المجاعات والأويئة في المغرب الأوسط (588 هـ /927م)، مذكرة مقدمة لنيل شهادة الماجستير في التاريخ الوسيط، اشراف: محمد الأمين بالغيث، قسم التاريخ والآثار، جامعة منتوري، قسنطينة، الجزائر، 2008- 2009.

5- بن النية ،رضا: صنهاجة الغرب الأوسط من الفتح الاسلامي حتى عودت الفاطميين إلى مصر (80ه- مورف) مذكرة مقدمة لنيل شهادة الماستر في التاريخ ، اشراف: مجاني بوبة ، جامعة منتوري قسنطينة ، كلية العلوم الانسانية والاجتماعية ، قسم التاريخ ، الجزائر ، 2005-2006،

6- هناني، جيلالي : نظام الري بالدولة الزيانية من القرن 7- 10هـ، اشراف : نصر الدين بن داوود ، أطروحة مقدمة لنيل شهادة الدكتوراه في التاريخ الوسيط ، كلية العلوم الانسانية والاجتماعية ، جامعة ابو بكر بلقايد ، تلمسان ،الجزائر ، 2020-2021.

### ج- المقالات والمجلات العلمية:

#### 1− المقالات:

7 - شنعة ،خديجة : إشكالية أصل البربر ، جامعة احمد بن بلة ، الجزائر ، (د . س . ن)

#### 2 - المجلات:

1 الياس , حاج عيسى : زناتة المغرب الأوسط القبيلة والمجال , مجلة العبر للدراسات التاريخية والأثرية , جامعة تيارت , الجزائر , مج03 , 03 , 03 , 03

2- أوكيل ، باديس : ثورات البربر بالمغرب الاسلامي من الفتح إلى قيام الإمارات المذهبية ، مجلة العصور الجديدة ، جامعة البويرة ، الجزائر ، (د.مج)، ع5، 2012

3- بلهواري ، فاطمة : معارضة محمد بن خزر المغراوي للوجود الفاطمي في بلاد المغرب الأوسط ، مجلة العصور ، جامعة وهران ، الجزائر ، (د.مج) ، ع03 ، 2003

4- بن مهية ، إبراهيم وبوقاقة ، حليمة : الحراك القبلي في المغرب الأوسط مابين القرنين 3-4ه، قراءة في نموذج قبيلة كتامة ، مجلة الرواق للدراسات الاجتماعية والإنسانية ، جامعة احمد بن بلة ، وهران ، الجزائر ، مج70 ، ع20، 2021،

5- بن معمر ،محمد: زيري بن عطية المغراوي ومشروع الدولة الزيانية في المغربين الأوسط والأقصى '368- 368) ، مجلة العصور ، جامعة وهران ، الجزائر ، (د.مج)، ع4-5 ، 2004،

6- بن الشيخ ، علي : العلم والثقافة في حاضرة بجاية خلال العهد الحمادي ، مجلة الحوار المتوسطي ، الجزائر ، مج13، ع20، 2022،

7 بيشي , محمد عبد الحليم : الاعتزال في الغرب الاسلامي , مجلة البحوث , جامعة الجزائر , مج01 , ع 09 , 09 , 09

- 8 بن قويدر ، نور الدين : طبنة العتيقة من الازدهار الى الذبول والاندثار ، مجلة المنتقى للبحوث والدراسات ، جامعة باتنة -1 ، الجزائر ، م03، ع05، ع05، ع05، عامعة باتنة 05، عامعة باتنة باتنة 05، عامعة باتنة باتنة باتنة باتنة باتنا با
- 9- تازي , عائشة : المد الشيعي في بلاد المغرب ورد فعل البربر 297ه إلى 362ه , مجلة العصور الجديدة , (د . م.ج) , ع 7- 8.
- 10- حصباية محمد: المغرب الأوسط المجال والإنسان والاندماج ، المجلة التاريخية الجزائرية ، جامعة المسيلة، الجزائر ، مج06 ، ع01، 2022،
- 11- سليمان داود , بن يوسف : دولة بني يفرن الإباضية بتلمسان , الأصالة للنشر , (د.م.ن) , (د . م ) , عمد 1975 , 26
- 12- سعيداني ،زاهية نبيلة عبد الشكور: الإنفصال المذهبي والسياسي لبني زيري في افريقية عند الفاطميين في القاهرة ، مجلة المعارف ، جامعة الجزائر -2-، الجزائر ، مج17، ع02.
- 13- سوالمية ، مباركة : قلعة تيفاش دراسة أثرية معمارية ، مجلة الناصرية للدراسات الاجتماعية والتاريخية ، جامعة باجي مختار ، عنابة ، الجزائر ، م13، (د.ع) ، 2022.
- 14- سعودي ، أحمد : الحياة الاقتصادية والثقافية لقلعة بني حماد ، مجلة هيرودوت للعلوم الانسانية والاجتماعية ، جامعة عمار تيلجي ، الجزائر ، مج05، ع02، 2021،
- 15 شاكي , عبد العزيز : القبيلة والسلطة في المغرب الفاطمي تبيان صور التنافر والمعاداة , المجلة التاريخية الجزائرية , جامعة محمد بوضياف , المسيلة , الجزائر , مج01 , ع01 , 01 .
- -16 صلاحي , حسام : قبيلة مغراوة وتحالفاتها العسكرية والسياسية في بلاد المغرب الأوسط من الفتح إلى تأسيس الدولة المغراوية , مجلة الدراسات التاريخية العسكرية , الجزائر , مج06 , ع01 , مجلة الدراسات التاريخية العسكرية , الجزائر , مج
- 17- الطويل: التل ببلاد المغرب الأوسط, قراءة في جغرافية المجال, مجلة المعارف للبحوث والدراسات التاريخية, جامعة باتنة 1, قسم التاريخ, الجزائر, (د.مج), ع15(د.س.ن)
- 18- علوي , مصطفى : الطقوس الشيعية وصدامها مع الممارسات المالكية بالمغرب الإسلامي , المجلة الأنثروبولجية , مج19, ع10 , الجزائر , 2023,
- 19 عمير ، زهير ، بكاي ، هوارية : المغرب الأوسط المجال السكان مابين القرنين 4و 6 ه ، مجلة العلوم الانسانية والاجتماعية ، جامعة ابي بكر بلقايد ، تلمسان

<sup>&</sup>quot; الجزائر " ، م 12 ، ع 02 ، 2022،

- 20- عبود ، أوريدة : الدولة الحمادية وينيتها الثقافية ، مجلة العلوم الانسان والمجتمع ، جامعة تيزي وزوا ، الجزائر ، (د.مج) ،ع24، 2017.
- 21 قراني ، بن علية ومزاري ، توفيق: أبو الفضل النحوي وتأثيره في الحياة العلمية والسياسية ببلاد المغرب (202 قراني ، مجلة التاريخية الجزائرية ، مج 06، ع01، 2022.
- 22 لقبال: طبنة في مجال العلاقة بين زناتة والفاطميين حتى نهاية عهد المنصور والفاطميين ، مجلة حوليات جامعة الجزائر ، مج60 ، ع02 ، الجزائر ، 1991 .
  - 23- لطفي محمد صابر السيد: التحولات الفكرية في عقائد الزيدية، مجلة الدراسات العربية، جامعة الدنيا،
    - (د. مج)، (د.ع)، (د.س.ن)،
- 24- ليهم، زينب: المساجد الريفية بمنطقة بجاية حراسة اثارية لبعض النماذج-، مجلة منير التراث الأثري، مج70، ع01، 2018
- 25- محجوب، خالد: كرونولوجيا الفكر الخوارجي في المغرب الاسلامي، مجلة الباحث، جامعة الجزائر 1، (د. مج)، (د.ع)، (د.س.ن)
- 26- موسى، محمد شريف: قراءة في الدور السياسي لبجاية في العصر الوسيط، مجلة الآداب والعلوم الاجتماعية، جامعة البليدة 2، الجزائر، (د. مج)، ع17، 2017.
- 27- النوري، نور الدين: القبيلة والسلطة ببلاد المغرب الأوسط الرستمي، مجلة قيس للدراسات الانسانية والاجتماعية، كلية العلوم الانسانية، تونس، مج 04، ع01، 2020.
- 28 محمدي، محمد: المساجد والزوايا ببجاية ودورها في حفظ الدين والفكر الصوفي، مجلة حوليات التراث، العدد 13، سعيدة، الجزائر، 2013.
- 29- هصام، موسى: قبيلة مغراوة الزناتية في ضل الصراع بين الأمويين بالأندلس ويني زيري الصنهاجيين حلفاء الفاطميين ببلاد المغرب (361-391هـ)، مجلة العصور الجديدة، الجزائر، مج1، ع2، 2021،
  - د- الدوريات والملتقيات والندوات العلمية:
- 30-بلعربي، خالد: البنية العمرانية لمدينة قلعة بني حماد، دورية كان التاريخية، العدد الخامس، سبتمبر، 2009.
- 31- بوبيدي، حسين: الداعيان الشيعيان ابو سفيان والحلواني ببلاد المغرب دراسة في النصوص ومقاربات حول مجالات النشاط والتأثير، ملتقى إعلام منطقة قالمة والشرق الجزائري، قالمة، الجزائر, 2015.

32- الحمروني، محمد رياض والباهي، أحمد: المدن والآثار ببلاد المغرب والمتوسط، أعمال الندوة العلمية الدولية السابعة، جامعة القيروان، الكاف، 2018.

ثالثا: المراجع بالأجنبية:

- 1- A. Khelif; **Maghraoua** (**tribu**), Encyclopedie berbère, Editeur peetres publishers, 2010
- 2- Allaoua Amara: Les zirides et les hammadides (972-1152),
- 3- C.Agabi; "Ifren (beni) ", Encyclopédie berbére {En ligen} 24, Editeur peeters publishers, 2001
- 4- Carette: Recherche sur l'origine et les migrations des principales tribu de l'afrique septentrionale paris 1853
- 5- Ernest Editour, La Kalaa Des beni hammad une capital berber afrique du nord auxl siècle, paris, 1909.
- 6- G. Maricais: Arabes en berberie du xI au xiv siecle, ereest Leroux, paris, (N.D).
- 7- L.Golrin and PH. levean: **Asir.berbere encyclopedia editor peters publishers**, aures.
- **8** Djehl: Two **archaeological missions in north Africa**, published by nourelles archies of scientific and literary design, paris , 1891.
- 9- M.G. Oliveier : **L'origine des berpere**. L'Acdémie d'Hippone 'Aurilac '1876.
- 10- Mokrani Mohamed Asia: Aceranic proposal recoveered by the boards of vault on the site of achir.

# فهرس القبائل

| رقم الصفحة                                                                                    | القبيلة   |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| ص ص21–23، ص 56 ،ص ص 71–77 ، ص ص 47–79،<br>ص82،ص 93.                                           | صنهاجة    |
| ص ص 22،22، ص ص 26–34 ، ص 37 ، ص 43، ص 45 ،ص<br>ص ص 47،48 ،ص ص 50،51 ،ص 73.                    | كتامة     |
| ص 33، ص ص 38-40، ص 43، ص ط47،48، ص ص 47،48، ص 91،92، ص ص 91،92، ص ص 91،92، ص ص 91،92، ص ص 96. | زنانة     |
| ص 20، ص ص 34–38، ص 45، ص ص 49،50، ص 52.                                                       | مغراوة    |
| ص20، ص 34، ص 37، ص45، ص ص 48–50، ص 54.                                                        | بنو يفرن  |
| ص 27 ، ص 29 ، ص 32.                                                                           | بني سكتان |
| ص 50، ص 29 ، ص 32.                                                                            | بنو حزر   |
| ص 27 ، ص 30.                                                                                  | مسالتة    |
| ص 27 ، ص 73.                                                                                  | لهيصة     |



| الصفحة | الفهرس                                                                      |
|--------|-----------------------------------------------------------------------------|
| /      | الشكر والعرفان                                                              |
| /      | إهداء                                                                       |
| /      | قائمة المختصرات                                                             |
| أ-ح    | مقدمة                                                                       |
| 23-10  | الفصل التمهيدي القبائل والمغرب الأوسط (التعريف والامتداد)                   |
| 11     | أولا: المغرب الأوسط (الجغرافية والمناخ)                                     |
| 11     | 1)جغرافية المغرب الأوسط                                                     |
| 14     | 2) التضاريس                                                                 |
| 15     | 3) المناخ                                                                   |
| 16     | ثانيا: القبائل البربرية (الأصول والامتداد)                                  |
| 16     | 1)مفهوم القبيلة                                                             |
| 17     | 2) أصل البربر                                                               |
| 19     | 3) فروع البربر                                                              |
| 21     | ثالثا: قبيلة صنهاجة (التعريف والفروع)                                       |
| 21     | 1)أصل قبيلة صنهاجة                                                          |
| 23     | 2) فروع قبيلة صنهاجة                                                        |
| 39-24  | الفصل الأول: الدور الديني للقبائل البربرية في المغرب الأوسط بين القرنين (2- |
|        | (24)                                                                        |
| 25     | أولا: الدور الديني لقبيلة كتامة ببلاد المغرب الأوسط                         |
| 25     | 1) دور كتامة في مرحلة الدعوة الشيعية (صاحبي الحرث)                          |
| 28     | 2) كتامة منذ وصول لأبي عبد الشيعي (صاحب البذر)                              |
| 30     | 3) المعارضة الدينية الكتامية للدعوة الشيعية                                 |
| 32     | ثانيا: الدور الديني لقبيلة زناتة ببلاد المغرب الأوسط                        |
| 32     | 1) زناتة بين المذهب الإباضي والسني                                          |
| 35     | 2) موقف زناتة من المد الشيعي                                                |
| 37     | 3) الدور الديني لزناتة الواصلية                                             |

| 52-40 | الفصل الثاني الدور السياسي للقبائل البربرية ببلاد المغرب الأوسط بين القرنين |  |
|-------|-----------------------------------------------------------------------------|--|
|       | (\$5-2)                                                                     |  |
| 40    | أولا: الدور السياسي لقبيلة كتامة في بلاد المغرب الأوسط بين القرنين (2-5هـ)  |  |
| 41    | 1) المكانة السياسية لكتامة قبل قيام الدولة الفاطمية.                        |  |
| 43    | 2) المكانة السياسية لكتامة منذ قيام الدولة الفاطمية.                        |  |
| 46    | ثانيا: الدور السياسي لقبيلة زناتة في بلاد المغرب الأوسط بين القرنين (2-5ه)  |  |
| 46    | 1) إقامة الإمارات الزناتية (بنو يفرن – مغراوة).                             |  |
| 48    | 2) العلاقات السياسية بين قبائل زناتة والدولة الرستمية.                      |  |
| 50    | 3) موقف زناتة من حكم العبيديين (مغراوة وبني يفرن).                          |  |
| 66-53 | الفصل الثالث الدور الديني لقبيلة صنهاجة ببلاد المغرب الأوسط بين القرنين (2- |  |
|       | (کھ                                                                         |  |
| 54    | أولا: الدولة الزيرية الصنهاجية بين المذهب الشيعي والمالكي.                  |  |
| 54    | 1) بني زيري بين الولاء للمذهب الشيعي والمالكي.                              |  |
| 55    | 2) إعلان المعزّ بن باديس القطيعة المذهبية.                                  |  |
| 59    | 3) دور الأسرة الزيرية في ترسيخ المالكية.                                    |  |
| 61    | تانيا: دور بني حماد الصنهاجيين في التغيير المذهبي.                          |  |
| 61    | 1) تعليم الفقه وأصوله على المذهب المالكي.                                   |  |
| 64    | 2) التسامح الديني مع الطائفة المسيحية.                                      |  |
| 65    | 3) ازدهار العمارة الدينية على العهد الحمادي.                                |  |
| 94-67 | الفصل الرابع الدور السياسي لقبيلة صنهاجة ببلاد المغرب الأوسط بين القرنين    |  |
|       | (2-2)                                                                       |  |
| 68    | أولا: الدور السياسي لقبيلة صنهاجة بين القرنين (2-4هـ)                       |  |
| 68    | 1) الحضور السياسي لصنهاجة في ثورات الخوارج                                  |  |
| 70    | 2) السياسة الفاطمية اتجاه القبائل البربرية.                                 |  |
| 73    | 3)عوامل التقارب الصنهاجي العبيدي.                                           |  |
| 74    | 4) المكانة السياسية لصنهاجة لدى الفاطميين.                                  |  |
| 76    | ثانيا: الدور السياسي لقبيلة صنهاجة بين (362-454ه/ 973-1062م)                |  |

| 76  | 1) الدور السياسي لصنهاجة في ضل التبعية للخلافة الفاطمية (362-            |  |
|-----|--------------------------------------------------------------------------|--|
|     | 406ه/973–1015م).                                                         |  |
| 76  | 1-1-أبي الفتوح يوسف بلكين بن زيري (362-374هـ/973-984م).                  |  |
| 78  | <b>1-2</b> -أبي الفتوح المنصور بن يوسف بلكين بن زيري (374-386هـ/984-     |  |
|     | 996م).                                                                   |  |
| 79  | <b>1-3</b> - باديس بن أبي الفتوح المنصور بن بلكين (386-406هـ/996-1015م). |  |
| 80  | 2) انقسام صنهاجة على نفسها (الزيرين والحماديين).                         |  |
| 81  | 3) الدور السياسي لصنهاجة بعد الانفصال عن الفاطميين (406-454ه/1015-       |  |
|     | 1062م).                                                                  |  |
| 81  | <b>1−3</b> المعز بن باديس بن أبي الفتوح المنصور (406-454ه/1015-1062م).   |  |
| 83  | ثالثًا: الدور السياسي لقبيلة صنهاجة بين (405-498ه/1014-1056م).           |  |
| 83  | 1) النظام السياسي والإداري للدولة الحمادية.                              |  |
| 86  | 2) دور بني حماد الصنهاجيين في طور الصراع بالمنطقة (405-454ه/1018-        |  |
|     | 1062م)                                                                   |  |
| 86  | <ul><li>1-2 حماد بن بلكين واستقلاله عن الزيريين(405−419هـ).</li></ul>    |  |
| 87  | 2-2-التطورات السياسية للدولة الحمادية (419-454هـ).                       |  |
| 91  | 3) دور بني حماد الصنهاجيين في طور الإستقرار النسبي (454-498هـ/1062       |  |
|     | 1105م)                                                                   |  |
| 91  | <b>1−3</b> الناصر بن علناس (454–481ه/1062–1088م).                        |  |
| 93  | 2-3- المنصور بن الناصر (481-498ه/1088–1105م).                            |  |
| 94  | 3-3- باديس بن المنصور (498 ه/1105م).                                     |  |
| 95  | خاتمة                                                                    |  |
| 99  | ملاحق                                                                    |  |
| 108 | قائمة المصادر والمراجع                                                   |  |
| 123 | فهرس القبائل                                                             |  |
| 124 | فهرس المحتويات                                                           |  |
|     |                                                                          |  |

#### الملخص:

شهد المغرب الأوسط منذ القرن الثاني حتى القرن الخامس للهجري بروز أقوى ثلاث قبائل بربرية في بلاد الغرب الاسلامي , و قد نقاسمت هذه القبائل الأدوار السياسية و المذهبية طيلة هذه الفترة بل ساهمت و بشكل فعال في صياغة تاريخ المنطقة و هم قبيلة صنهاجة و كتامة و زناتة ; و هذه الأخيرة استطاعت أن تحافظ على حظورها القوي طيلة العصر الوسيط فشاركت في الحياة الدينية باختلافاتها المذهبية (اباضية , سنية , واصلية ) ,و في الحياة السياسية من خلال بروزها كقوة معارضة تارة و مؤيدة تارة أخرى للقوى الثلاث الدولة الفاطمية و الدولة الرستمية و الدولة الصنهاجية بشقبيها الزيريين و الحماديين . أما قبيلة كتامة فقد شكلت القوة الضاربة لمناصرة الفاطميين كدولة ودعوتهم كمذهب. دون أن ننسى قبيلة صنهاجة التي برزت كقوة سياسية ومذهبية خلال القرن الرابع والخامس للهجري خاصة، و ذلك بانتقالها لطور السلطة و الدولة و تأسيس الدولة الزيرية و الدولة الحمادية من جهة و توحيد بلاد المغرب الأوسط تحت مظلة مذهب دار الهجرة من جهة أخرى.

#### **Abstract:**

From the 2nd to the 5th century AH, the Central Maghreb witnessed the emergence of the three most powerful Berber tribes in the western Islamic lands, which played significant political and ideological roles throughout this period. These tribes were the Sanhaja, Kutama, and Zanata. The latter managed to maintain a strong presence throughout the medieval period, participating in religious life with its various sectarian affiliations (Ibadi, Sunni, Mu'tazili), as well as in political life, sometimes appearing as an opposing force and at other times as a supporter of the three major powers: the Fatimid state, the Sanhaja state in both its Zirid and Hammadid branches, and even the Ibadi Rust amid state. As for the Kutama tribe, it formed the main force supporting the Fatimids both as a state and a religious doctrine. Meanwhile, the Sanhaja tribe emerged as a political and religious power during the 4th and 5th centuries AH, transitioning to authority by founding the Zirid and Hammadid states, and unifying the Central Maghreb under the doctrine of the people of Medina (Dar al-Hijrah).

REPUBLIC ALGERIENNE DEMOCRATIQUE ET POPULAI MINISTERE DE L'ENSEIGNEMENT SUPERIEURE ET DE I RECHERCHE SCIETIUFIQUE

UNIVERSITE MOHAMED KHIDER - BISKRA

FACULTE DES SCIENCES HUMAINES ET SCOCIALES DEPARTEMENT SCIENCES HUMAINES



الجمهورية الجزائرية الديمقراطية الشعبية وزارة التعليم العالي و البحث العلمي جامعة محمد خيضر- بسكر ة كلية الطوم الإنسانية و الاجتماعية قسم العلوم الإنسانية السنة الجامعية 2025/2024

| بسكرة في ١٥.٤.١٥.٤.١٤.٤ بسكرة في                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| الاسم واللقب الأستاذ المشرف : تم. يه عن مسمعه<br>الرتبة :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| الموضوع: إذن بالايداع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| أنا الممضي أسفله الأستاذ (ق)لمر المسمور المستعدد وبصفتي مشرفا على مذكرة الماستر للطالبين: (ق) . لمن هم المستورد السحماء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ***************************************                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| في<br>شياريتي التن جر الاسلامي في العمر الحرسيط                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| والموسومة:  بـ الله يراله و الموسومة المعارض المعارض العرب المعرب من المسمى بيلاد المحمد و الموسومة المعرد و الموسومة المحمد و الموسومة و المعرد و الموسومة و الموسو  |
| المرضور المرت المرت المرابيق المرابي ا |
| والمسجل بقسم العلوم الإنسانية، شعبة التاريخ، أقر بأن المذكرة قد استوفت مقتضيات البحث العلمي من حيث الشكل والمضمون، ومن ثمة أعطي الإذن بطبعها.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| المضاء المشرف مصادقة رئيس القسم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

Université Mohamed Khider, B.P145 RP 07000 Biskra

3 033.50.1240

جامعة محمد خيضر بسكرة ، ص.ب 145 ق ر ، 07000 بسكرة. كلية العلوم الإنسانية و الاجتماعية ، القطب الجامعي ، شتمة . REPUBLIC ALGERIENNE DEMOCRATIQUE ET POPULAT MINISTERE DE L'ENSEIGNEMENT SUPERIEURE ET DE I RECHERCHE SCIETIUFIQUE

UNIVERSITE MOHAMED KHIDER - BISKRA

FACULTE DES SCIENCES HUMAINES ET SCOCIALES DEPARTEMENT SCIENCES HUMAINES

/ D.S.H./2025



الجمهورية الجزائرية الديمقراطية الشعبية وزارة التعليم العالى و البحث الطه كلية العلوم الإنسانية و الاجتماعية قسم العلوم الإنسانية السنة الجامعية 2024- 2025 / ق.ع.! / 2025

## التصريح الشرفي الخاص بالالتزام بقواعد النزاهة العلمية لإنجاز مذكرة الماستر

أنا الممضى أسفله،

-الطالب(ة): ألسماء تَمُر سيست .. رقم بطاقة التعريف الوطنية: بين مهم بالمالي 30.0.2 60 م 14000 م تاريخ الصدور: 13... 2003 - 2008

شعبة: التاريخ

المسجل (ين) بكلية العلوم الانسانية والاجتماعية قسم: العلوم الانسانية

تخصص: .. شيار بدى .. المعنى من الاسمة . هما .. قور المعمد . المن سيرط والمكلف (ين) بإنجاز مذكرة ماستر الموسومة ب:

" Muce the we thank my than it the wife is the thair Bewal wi lle is 13-20) Ente oriolet lianist."

أصرح بشرفي(نا) أني(نا) ألتزم(نا) بمراعاة المعايير العلمية والمنهجية ومعايير الأخلاقيات المهنية والنزاهة الأكاديمية المطلوبة في إنجاز المذكرة المذكورة أعلاه.

التاريخ: كالمح/2025/0.5

جامعة محمد خيضر بسكرة ، ص.ب 145 ق ر ، 07000 بسكرة. كلية العلوم الإنسانية و الاجتماعية ، القطب الجامعي ، شتمة .